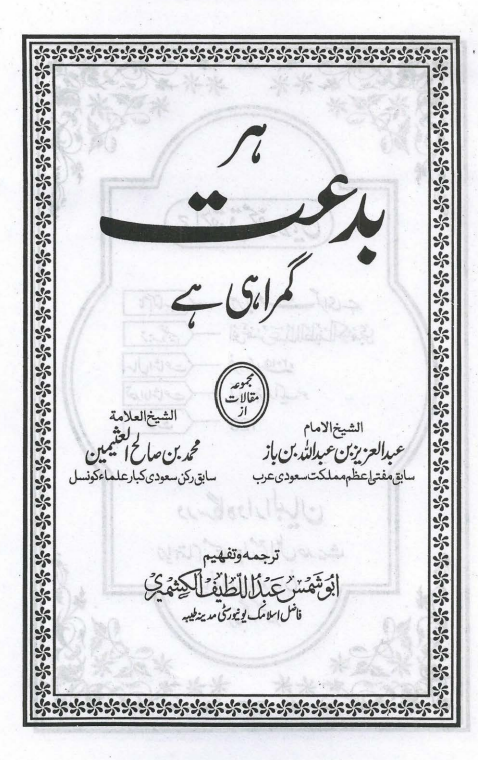
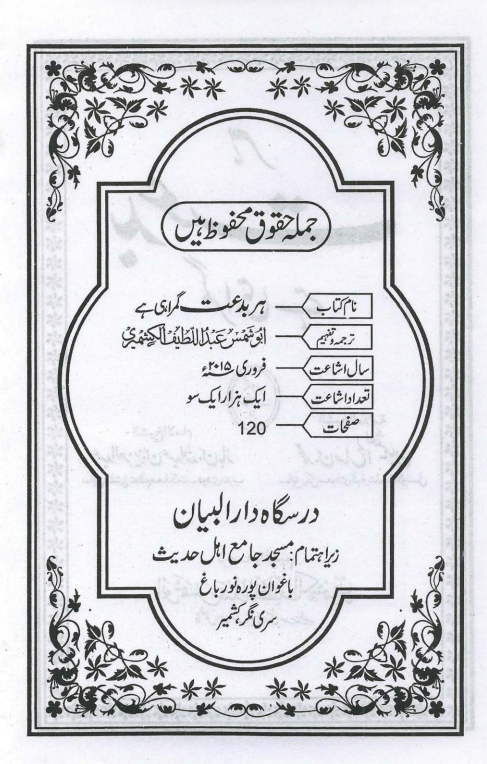


الشیخالعلامة ر لعث محرر بن صال السیمیان سابق رکن سعودی کبارعلماء کونسل مجموعه مقالات از

الشيخالامام ع**بدالعزيز:ن عبدالله .ن باز** مابق مفت<sub>ما</sub>عظهمما كمت معودي عرب

ترجمه وتفهيم المُوسَّمُسِّ عَبْلُللِّطْلِيْفُ الْكِيْنُمْ يَيْ فاش اللامك يونوريُّ مديناليب





( موضوعات كتاب

# موضوعات كتاب مستعلمات

| 5  | يبلارساله: "و من مكمل ہو چكائے"                      | 1  |
|----|------------------------------------------------------|----|
| 6  | تقذيم از دُاكرُ فهد بن سليمان الفهيد                 | 2  |
| 10 | مقدمة المؤلف                                         | 3  |
| 11 | آپ تالظ نے امت کو ہرشے کی راہنمائی فرمائی            | 4  |
| 12 | قرآن کریم میں دین کے تمام اصول وفر وع موجود ہیں      | 5  |
| 17 | ایک آیت کریمہ کی تغییر میں بعض لوگ غلطی کر گئے ہیں   | 6  |
| 17 | حدیث رسول بھی قرآن کی طرح وہی کا حصہ ہے              | 7  |
| 19 | دین کمل ہو چکاہے                                     | 8  |
| 20 | بدعات کی ایجاد دین میں تنقیص کے مترادف ہے            | 9  |
| 22 | الله اوراس کے رسول مَثَالِيْظِم سے سچی محبت کا تقاضا | 10 |
| 26 | فرمان عمر اللفظِّ " فعمت البدعة منه هُ " كي حقيقت    | 11 |
| 30 | چىنىشبېات اوران كاازالە                              | 12 |
| 35 | عبادت میں متابعت کی شرط کب پوری ہوتی ہے              | 13 |
| 38 | بدعات میں مبتلا لوگوں سے در دمندا نہ گز ارش ہے       | 14 |
| 39 | بدعات كى پابندى اورسنن رسول مَالْيَكِمْ كاضياع       | 15 |
| 41 | دوسرارساله: جش ميلا دالني مَاليَّام كي شرعي حيثيت    | 16 |
| 55 | تيسرارساله جشن اسراء ومعراج كي شرعي حيثيت            | 17 |
|    |                                                      |    |

| シニ  | ر موعات تاب                                  |    |
|-----|----------------------------------------------|----|
| 64  | چوتھارسالہ: تزیین بدعات کے لیے شبہات کاسہارا | 18 |
| 65  | مقدمه                                        | 19 |
| 71  | دعوت فكروتذ بر                               | 20 |
| 75  | بدعت كى تعريف اوراقسام                       | 21 |
| 77  | اجتباد کی مشروعیت                            | 22 |
| 80  | مسلكي تعصب اورشخصي تقليد                     | 23 |
| 84  | ائمه مجتهدین کے تین امت کاموقف               | 24 |
| 86  | تقریر بدعات کے دلائل اوران کے اقسام          | 25 |
| 87  | ولائل كى بياقتم                              | 26 |
| 95  | دلائل کی دوسری فتم                           | 27 |
| 95  | بدعات مي متعلق چندشبهات اوران كاشرى جائزه    | 28 |
| 118 | الله المال كروار الله على الماله المالية     | 29 |
|     | ( M. K. State Land ) Place                   |    |

بيلار الد: "الإبداع في كمال الشرع وخطر الابتداع"

و بن مكمل مو چكاہے اس لياس ميں برعات تكالنا خطير على ہ

> تاً لیف/الثیخ العلامه محر بن صالح العثیمین \_رحمهالله\_ سابق رکن کبارعلماء کونسل سعودی عرب

ترجمه دفعهم ابوشمس/عبداللطیف الکشمیری فاضل اسلامک یو نیورسٹی مدینه طیب

のいからいとしているからいいからいとしているという

# و الله الله الرحم الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبيّنا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

پین نظر کتاب: ''ہر بدعت گراہی ہے' جوہم اپنے اردوخوال مسلم بھائیوں کوبطور تھنہ پیش كررہے ہيں۔ دراصل سغودي عرب كے سابق معروف كبارعلاء كے ان تين رسائل كامجوعہ ہے جوانہوں نے بدعات کوا بجاد واختیار کرنے کے دین تھم ،اوراس حوالے سے مجالس ومحافل منعقد

کرنے کی شرعی حیثیت کی توضیح و بیان میں مرتب فرمائے ہیں۔ پہلارسالہ:'' دین مکمل ہو چکا ہے .....''اشیخ محمد بن صالح العثیمین \_رحمہ اللہ \_ کے ایک خطاب کی تحریری شکل ہے، شیخ \_ رحمہ الله\_اسی دور کے بڑے عالم، فقیداور مجتهد مانے جاتے ہیں، انہوں نے رسالہ ہذامیں بوی وضاحت کے ساتھ اور انتہائی خوبصورت انداز میں اسلام میں بدعات کی شرعی حیثیت کو واضح فرمایا ہے: اور بدعات کو ایجادیا اختیار کرنے کے بارے میں جو شبهات ذکر کئے جاتے ہیں،آپ نے ان کاجواب بھی مختفروملل دیا ہے۔

آخری دورسائل سعودی عرب کے سابق مفتی اعظم وسر براہ کبار علاء کونسل الشخ العلامہ/ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز \_رحمه الله \_ كے ان دو فال کی پرمشمل ہیں، جو آپ نے جشن میلا د ومعراج اوران مناسبات کے احیاء کی غرض سے منعقد کی جانے والی مجلسوں اور محفلوں کی شرعی حیثیت کوبیان کرنے کی غرض سے ترتیب دے کرشائع کرائے تھے۔

دونوں مشائخ کرام \_رحمہما اللہ تعالی۔ نے ان مختصر وجامع رسائل میں بدعات ہے متعلق

اپنے موقف کوقر آن وسنت کی واضح دلائل سے ثابت کیا ہے، اور اس حوالے سے سلف صالحین لینی صحابہ کرام اور تا بعین عظام ۔ رضی الله عنہم جمیعاً ۔ کے عمل و منبج سے مستفید ہوتے ہوئے بدعات کو ایجاد واختیار کرنا حرام اور غیر شرعی قرار دیا ہے، اور ساتھ ہی بعض بدعات کی مناسبت سے منعقد ہونے والی مجالس ومحافل میں عدم شرکت کی تاکید بھی کی ہے۔

بلادح بین کے یہ دونوں علاء اپنے زیانے کے امام مانے جاتے ہیں، ان کی مکمل زندگی تو حیدوسنت کی بلیغ واشاعت ہیں گرری ہے، میدان علم ودعوت کے شاہسوار سے، ان کی سیرت کا مطالعہ کرتے ہیں تو پنہ چلتا ہے کہ وہ خودسنت رسول مَا اللّٰهُ اللّٰهِ بِرِیْ کُنّی کے ساتھ ممل کرنے والے شے۔ اور جب ان کی تحریب کی وہ خودسنت رسول مَا اللّٰهُ اللّٰهِ بِی عجب کی علامت بھی یہی ہے۔ جی ہاں! آپ کی اطاعت اور در حقیقت نی حبیب ماللہ اللّٰهِ اللّٰهِ الله علامت بھی یہی ہے۔ جی ہاں! آپ کی اطاعت وفر ما نبر داری اور دین میں نوا یجاد بدعات کو ترک کرنا ہی افضل الحلق رسول حبیب ماللہ الله کی سُنٹ کے سُنٹ می شیدائی اور آپ سے تجی عجب کی شائی ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہاری تعالی ہے: ﴿ قُلُ اللّٰهُ وَ یَغْفِرُ لَکُمْ ذُنُو بَکُمْ ﴾ (آل عمر ان، آبت: اس) ترجمہ: ''لوگوں سے کہہ دیجے (اے پیغیر) کہ اگر تم اللہ تعالی سے مجب رکھتے ہو، تو میری تا بعداری کرو، اللہ تعالی تے مجب رکھتے ہو، تو میری تا بعداری کرو، اللہ تعالی تے مجب کرے گا اور تہارے گنا ہوں کو معاف فر مادے گا''۔

تابعداری ہی صدق محبت کے دعوے کو پر کھنے کے لیے اصل میزان ہے۔ ورنہ تو لرگ ایک طرف نبی کریم علی اور وہی لوگ ایک طرف نبی کریم علی اور وہی لوگ ایک طرف نبی کریم علی اور وہی لوگ دوسری طرف آپ کی سنتوں کی عملا مخالفت بھی کرتے ہیں، دین میں نئی نئی برعات نکالتے ہیں، اور صری سنتوں کوچھوڑ کران لوگوں کی تقلید کر لیتے ہیں، جویا تو علم دین سے نابلد ہیں، یا علم ہوتے ہوئے بھی بعض مقامات پرخطا کر گئے ہیں۔ اتنائی نہیں بلکہ وہ لوگ تو خلفاء راشدین (حضرت ابو

بكر، حفرت عمر، حفرت عثمان اور حفرت على رضى الله عنهم) جيسے امت كے امام، اور ان صحابہ كرام وتا بعين عظام \_ رضى الله عنهم جميعًا \_ كے منج كے مخالف چلتے ہيں، جونبى مَا يَشِيمُ كى سنت مطهرہ پر سب سے برو ھ كرعمل كرنے والے لوگ تھے۔

لہذاہر مسلمان پر واجب ہے، کہ وہ خور بھی تن کی پیروی کرے، اور تن سے متصادم ہر چیز کو ترک کردے۔ اور خیر خواہی کے جذبے کے ساتھ اپنے دوسرے مسلمان بھائیوں کو بھی سنت پر چلئے اور بدعات سے نیچنے کی تلقین کرے۔ اور کسی مسلمان کولوگوں کی وہ کثرت دیکھ کر دھوکا نہیں کھانا چاہیے، جو حق کے نالف ہے۔ اور نہ بی اسے لوگوں کے ان دعووں اور جذبات کود کھ کر بہکاوے میں آنا چاہیے۔ جن دعووں اور جذبات کو دیکھ کر بہکاوے میں آنا چاہیے۔ جن دعووں اور جذبات کی اساس کسی صحیح دلیل پر قائم نہیں ہے۔ اور ساتھ بی ہر مسلمان کو یہ اچھی طرح ذہن شین کرلینا چاہیے، کہ نبی ظاہر اسے مجبت ایسافریضہ ہے جس کے بغیر بندے کا ایمان ہی صحیح نہیں ہوسکتا۔ لیکن سچی اور حقیقی محبت کا تقاضا ہے کہ محبوب کی اطاعت اور عبد ایسادری کی جائے ، اس لیے اس کے اثبات یا اظہار کے لیے یہ لازم نہیں آتا کہ بندہ بدعات کو منائے ، یاس مناسبت سے منعقد کی جانے والی مجالس کو جائز سجھتے ہوئے شریک مخلل ہو جائے۔

میں اپنے بھائی شخ عبد اللطیف اکشمیر ی کا انتہائی مشکور ہوں، کہ انہوں نے ہمارے ان عظیم مشاکخ کے ان رسائل کو اردو کے قالب میں ڈھال کر انہیں اردودال طبقے کے لیے مفید، م بنایا۔ فجز اہ اللہ خیر الجزاء۔ اور دعا گوہوں کہ اللہ تعالی ہمارے ان مشاکخ کی مغفرت فرمائے، اور ان پراپنی رحمتیں برسائے۔

اوریہ بات یہاں پرقابل ذکر ہے کہ ہمارے برادر مرم (مترجم) نے کتاب کے آخریں اپنے ایک رسالہ بعنوان' تربین بدعات کے لیے شبہات کا سہارا'' کوشامل کر لیا ہے، جس میں انہوں نے بدعات کودین کا حصہ بادر کرانے والوں کے بعض شبہات کوذکر کرکے کتاب وسنت کی

روشی میں ان کا جائزہ لیا ہے، اور قار کین سے حق وباطل کے درمیان تمییز کے لیے فکر وقد برک وعوت دی ہے، بلاشہ بدر سالہ کتاب میں ایک خوبصورت اور مفید اضافہ ہے، اللہ تعالی سے دعا کرتا ہول کہ وہ ہم سب مسلمانوں کو نبی اکرم مُنافیظ کی ابتاع کرنے ، اور بدعات سے اجتناب برنے کی توفیق بخشے، اور ہمارے دلول کو آپ منافیظ کی محبت سے مزین و معمور فر مادے۔ آمین، برنے کی توفیق بخشے، اور ہمارے دلول کو آپ مسلمانوں کو کلم حق کے سائے تلے جمع فر مادے، اور ان کے دلول میں آپسی محبت اور الفت پیدا کرے، اور شیطان کی ساز شوں اور گر اہیوں سے محفوظ فرمائے۔ اند سمیع مجیب، و صلی الله و سلم و بارک علی نبینا و قدو تنا محمد و علی آله و صحبه اُجمعین.

کتبہ ڈاکٹر فہدین سلیمان الفہید مدیراسلا مک دعوہ سنٹر ( کمتب جالیات) حی السلام امام وخطیب جامع اِمام الدعوة ۔ الریاض

場上(キーローのはないはし)とはないというというない

more a series in the contraction of the contraction

يم الريازية إلى عن والأما والكل عني المتكل النفي إليان وقالم من البت ١٩٩٩ - أن من أن

ب آبال کید

というというというというというないとなるとなりというできないとうできないと

المراجعة المعاميطات المطالوس بالمالة فالمسورية

#### ימן ללה לל שיני ללק שיני לל שיני " فشروع كرتا بول الله كے نام سے جو برد امہر بان، نہایت رحم والاہے"۔

وترث المراج المراج المراك المراجع المر

المحدث بجميات يرسال كالب عن الإستفاه ومن الدخير اخلاف بجدا الأقبال عدما

#### how I the Charles with the Man I to I want to have

تمام تعریفیں اللہ تعالی کے لیے نیں، ہم اس کی حمد وتعریف بجالاتے ہیں، اس سے مدوو نصرت کے طلب گار ہیں، اس سے اپنے گناہوں کی معافی مانگتے ہیں، اور اس کی بارگاہ میں حاضر ہو کر توبہ کرتے ہیں۔ہم اینے نفول کی شرارتوں اور اپنی بداعمالیوں سے اللہ تعالی کی پناہ چاہتے ہیں، اللہ تعالی جے جادہ ہدایت کی راہنمائی فرمائے تو پھراسے کوئی گراہ نہیں کرسکتا، اور جے وہی گراہ کرد ہے اس کے لیے کوئی ہادی یارا ہنمانہیں ہوسکتا۔

اوريس گوائى ديتا مول كه الله (جل شانه) كے سواكوئى معبود برحق نہيں، وہ اكيلا ہے،اس كاكوئى شريك وافن نہيں \_اور ميں گوائى ديتا ہوں كەحفرت محمد تافيخ الله كے بندے اوراس كے رسول ہیں۔اللہ تعالی نے آپ علیم کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا، آپ عَالِيم ن منصب رسالت يرفائز موكر) الله تعالى كے پيغام كولوگوں تك بدرجه كمال پہنچايا، اور اس کی دی ہوئی امانت کی ادائیگی کا خوب خوب حق اداکیا۔ آپ طافی نے امت کے ساتھ (بدرجہ تمام) خیرخوابی فرمائی ،اوریقین (۱) آنے تک الله کی راه میں جہاد کرتے رہے۔

<sup>(</sup>١) يهال يقين سے مؤلف كى مرادآپ تا ك وفات ب، يقين قرآن كريم من جى موت كے معنى من استعال موا ب،ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حُتَّى يَأْتِيكُ الْيَقِينُ ﴾ (سورة الحجر، آيت: ٩٩) ليناك في آپاہے رب کی عبادت کرتے رہیں، يهال تك كدآب كويقين (موت) آجائے۔(مترجم)

# آپ مَاللَّيْمَ نے امت کو ہرشے کی راہنمائی فرمائی

جب آپ مُلَّلِظُ کومقام نبوت ملا، تو آپ نے اللہ تعالیٰ کا پیغام لوگوں تک بدرجہ تمام پہنچایا، اور (وفات کے وفت) اپنی امت کوالی روشن راہ (شریعت) پر چھوڑا، جس کی شب بھی دن کی طرح پر ٹوراورروشن ہے (۱)

اور جوشخص بھی اس روش راہ سے ہٹ جاتا ہے تو ہلا کت و بربادی اس کا مقدر تھ ہرتی ہے۔
آپ تکا تیکی نے اس میں امت کے سامنے وہ تمام چیزیں بیان فرمادیں، جن کی امت کو ضرورت
تھی۔اس حقیقت کو حضرت ابو ذر ڈاٹٹی ان الفاظ میں واضح کر کے بیان فرماتے ہیں: "مَا تَوَکَ النَّبِی عَلَیْ اللَّهُ طَائِرًا یُقَلِّبُ جَنَا حَیْدِ فِی السَّمَاءِ إِلَّا ذَکَوَ لَنَا مِنْهُ عِلْمًا" (مندام اجر، مدین نبر:۲۱۷۸۹ میں ۲۱۷۷۱)

ترجمہ: '' نبی نگانی (نے ہمیں ہر چیز کی راہنمائی فرمائی) حتی کہ اگر کوئی پرندہ فضاؤں میں اڑتے ہوئے اپنے پرول کوالٹ پھیر کرتا ہے، تو آپ نگانی نے ہمیں اس بارے میں بھی کمل راہنمائی فرمائی''۔

اى طرح مشركول يس سے ايك شخص نے حضرت سلمان فارى الله الله على الطورات براء) كها: (قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلِيكُمْ عَلِيكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَل

<sup>(</sup>۱) کین آپ طالقائے نے شریعت کے تمام احکام و مسائل کوامت کے سامنے بالکل واضح فر مایا جن میں کی قتم کا کوئی غوض نہیں، بعض علماء اس کا میر معن بھی بیان کرتے ہیں کہ: جس طرح آفاب نبوت (آپ طالقائم کی حیاۃ میں) حق و باطل اور میچ و غلط کے درمیان امتیاز واضح تھا، ای طرح اس آفاب ہدایت کے غروب (وفات) کے بعد بھی کتاب اللہ اور سنت رسول طالقائم کی روشنی پوری آب و تاب کے ساتھ موجود و محفوظ ہے، جس کی بنیاد پر غلط وصح اور حق و باطل کے درمیان امتیاز کرنا ہالکل آسان ہے۔ (مترجم)

ترجمہ: ''تہمارے نبی نے تمہیں ہر بات سکھائی ہے، یہاں تک کہ پانخانداور پیثاب''(کا طریقہ بھی سکھلادیاہے)

حضرت سلمان الشيئ في جوابا كها: (أَجَلْ، لَقَدْ نَهَانَا أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ لِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ، أَوْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلَّ مِنْ ثَلاثَةِ أَحْجَارٍ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِرَجِيعِ أَوْ بَعَظْمٍ) (صحيح مسلم/ كتاب الطهارة/ باب الاستطابة)

ترجمہ: '' ہاں! (ہمارے نبی مَالَّیْمُ نے) ہمیں قبلہ روہ وکر پیشاب اور پائخانہ کرنے ، یا داہنے ہاتھ سے استنجاء کرنے ، یا تین پھروں سے کم میں استنجاء کرنے ، یا گو ہراور مڈی سے استنجاء کرنے سے منع فرمایا ہے''۔"

قرآن كريم ميں دين كے تمام اصول وفروع موجود ہيں

اورای طرح آپ قرآن کریم کودیکھیں گے، کہ اللہ تعالی نے اس میں دین اسلام کے تمام اصول وفروع کو بیان فر مایا ہے۔ دین کی اساس "عقیرہ تو حید" اور اس کی جملہ اقسام کو بیان فر مایا ، اتنا بی نہیں بلکہ محافل و مجالس میں آنے جانے، بیٹے کے طور طریقے اور اجازت طلب کرنے کے آواب بھی بتلا دیے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ لَیْ اَیْهَ الَّذِیْنَ اَمَنُو ٓ اِذَا قِیْلَ لَکُمُ مَرَ فَ كَا وَ اِللّٰهُ لَكُمُ مَدَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

ترجمہ: ''اے ایمان والو! جبتم ہے مجلسوں میں کشادگی کے ساتھ میٹھنے کے لیے کہا جائے ، تو تم جگہ کشادہ کردیا کرو، اللہ تعالی تمہیں کشادگی عظافر مائے گا .....''۔

اَيك اورجَكَ فِر مايا: ﴿ لَمَا يُلْهَا اللَّهِ يُنَ امْنُوا لاَ تَلْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْعَا يُسْعَا يُسْعَا وَتُسَلِّمُوا عَلَى اَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لُكُمْ لَعَلَّكُمْ قَذَكُّرُونَ ٥ فَإِنْ لُمْ تَجِدُوا

فِيُهَآ اَحَدًا فَلاَ تَدُخُلُوهَا حَتْى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيْلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ ازْكى لَكُمْ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمٍ ﴿ (سورة النور، آيت: ٢٨،٢٧)

ترجمہ: "اے ایمان والو! اپنے گھروں کے سوا دوسرے گھروں میں (تب تک) داخل نہ ہوجا و، جب تک کہتم (اہل خانہ) سے اجازت نہ لے لو، اور وہاں رہنے والوں کو سلام نہ کرلو، بیطریقہ تمہارے لیے بہتر ہے تا کہتم تھیجت حاصل کرو۔ پس اگر وہاں تنہیں کوئی بھی نہل سکے، تو پھرتب تک داخل نہ ہوجا وَ جب تک تنہیں اجازت نہ دے دی جائے۔ اور اگر تنہیں واپس لوٹ جانے کو کہا جائے (یعنی اجازت نہ ملے) تو واپس ہی لوٹ جاؤ، یہی طریقہ تمہارے لیے زیادہ پاکیزہ ہے، اور جو پھی تم کررہے ہو، اللہ تعالی اسے خوب جانتا ہے "۔

اگرآپ قرآن كريم پڑھيں، تو آپ ويكھيں كے كه الله تعالى نے لباس متعلق آداب واحكام كا بھى ذكركيا ہے، فرمان ق تعالى ہے: ﴿وَالْفَوَاعِدُ مِنَ النِّسَآءِ الّٰتِي لاَ يَوْجُونَ نِكَامُا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ اَنْ يَّضَعُنَ ثِيَابَهُنَّ غَيُو مُتَبَرِّجْتٍ بِزِيْنَة ﴾ (سورة النور، آيت: ٢٠)

ترجمہ:''اورجوعورتیں بوڑھی ہوچکی ہوں،اورانہیں نکاح کی خواہش ندرہی ہو،اگروہ اپنے کپڑے (حجاب کی چا دریں)ا تارکرر کھودیں ،تو ان پر کوئی گناہ نہیں ،بشر طیکہ وہ اپنی زینت کی نمائش ( بناؤ سنگھار ) کرنے والی نہ ہوں'۔

اَيك اورجَّد فرمايا: ﴿ يَنَائِهَا النَّبِيُّ قُلْ لِازْوَاجِكَ وَبَنتِكَ وَ نِسَآءِ الْمُؤْمِنِيُنَ يُدُنِيُ نَ عَلَيْهِ نَّ مِنُ جَلابِيبِهِنَّ ذلِكَ اَدُنَى اَنُ يُعُوفُنَ فَلا يُؤْذَيُنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا ﴾ (سورة الأحزاب، آيت: ٥٩)

ترجمہ: ''اے نبی (e)! اپنی بیویوں اور اپنی بیٹیوں اور اہل ایمان کی عور توں سے کہدوہ،

کہ دہ اپنے اوپراپنی چا دریں لٹکا لیا کریں ، بیطریقہ نہایت ہی مناسب ہے کہ وہ پہچان لی جا کیں اور نہ ہی ستائی جا کیں ، اور اللہ تعالی بخشنے والا اور رحم والا ہے''۔

ايك دوسرى جكد يول ارشاد فرمايا: ﴿ وَ لا يَصْرِبُنَ بِ اَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخُفِينَ مِنُ وَيُنَتِهِن ﴾ (سورة النور، آيت: ٣١)

ترجمہ:''اوروہ اس طرح سے اپنے پاؤں مار کرنہ چلیں، کہلوگوں کوان کی زینت کاعلم ہوجائے جو انہوں نے پوشیدہ (پردے میں) رکھی ہے''۔

ایک اورجگدار شاوفر مایا: ﴿ وَ لَیْسَ الْبِسُّ بِانُ تَدَاتُوا الْبُیُوتَ مِنُ ظُهُوْدِهَا وَلَکِنَّ الْبِرَّ مِنَ اتَّقَا الْبُیُوتَ مِنُ ظُهُوْدِهَا وَلَکِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَا وَ الْبُیُوتَ مِنُ اَبُوابِهَا ﴾ (سورة البقرة، آیت: ۱۸۹)
ترجمه: "اور بیکوئی نیکی کاکام نہیں کہتم گھروں میں پیچھے کی طرف سے داخل ہوجاؤ، بلکہ نیکی تو بہ ہے کہ ایک شخص تقوی اختیار کرے، (لہذا) تم گھروں میں دروازوں سے آیا کرؤ'۔

اسی طرح اور بھی بہت ساری آیات کریمہ ہیں، جواس موضوع کے بیان ہیں وارد ہیں، چواس موضوع کے بیان ہیں وارد ہیں، پھراس سے یہی حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام ایک کمل اور شامل (تمام شعبہ ہائے حیات پر محیط) وین ہے جوکسی اضافہ یا زیادتی کامختاج نہیں، اور نہ ہی اس میں کسی فتم کی کوئی کی کرنا ہی جائز ہے۔

اوردین کے ای کمال وشمول کے اظہار وہیان کے لیے اللہ تعالی اپی عظیم کتاب قرآن مجید کی توصیف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ﴿ وَ نَـزُّ لَـنَا عَلَيْكَ الْكِتَابُ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَـٰىء ﴾ (سورة النحل، آیت: ۹۸)

ترجمہ:''اور ہم نے بیچھ پریہ کتاب نازل فر مائی،جس میں ہرچیز کا کمک اور شافی و کافی بیان موجود ہے''۔ یہ قامان اور ایک العال العامان الدی الدین ا غرض لوگ جس چیز کے بھی محتاج ہیں، جاہے وہ چیز ان کی آخرت یا ان کی دنیائی معاشرت ومعاش سے تعلق رکھتی ہو، اللہ تعالی نے اسے اپنی کتاب (قرآن مجید) میں ضرور بیان فرمادیا ہے، جاہے بیقرآنی بیان بصورت نص (۱) موجود ہو، یا اسے اشارةً بیان کیا گیا ہو(۲) یا پھر منطوق یا مفہوم کے اسلوب میں ذکر کیا گیا ہو(۳)

(۱) نقل سے مرادوہ کلام ہوتا ہے، جو صراحت کے ساتھ صرف ایک متیٰ کوشائل ہو۔ مثلافر مان الی ہے: ﴿ تِسلّٰکُ عَشَوَةٌ کَامِلَةٌ ﴾ (صورة البقرة، آیت: ۱۹۱) (لینی پیکمل دس دن ہوگے)، پر تعداداس عکم کو بغیر کی دوسر سے اخالی متی کے ظاہر کرتی ہے، جو اس شخص کے ہارے میں دارد ہوا ہے، جو ج کر لیتا ہے اور قربانی کی طاقت نہیں رکھتا، اس پرج کے کایام میں تمین روز ہے اور والی کے بعد سات روز ہے ہیں، اور آیت میں پرالفاظ کمل تعداد کو بیان کرد ہے ہیں، جو کمی دوسر مے متی کا حال نہیں ہو گئی۔ ای طرح فرمان الی : "وَ أَحَلُّ اللَّهُ الْبَیْعَ وَ حَرَّمُ الرِّبَا" (صورة البقرة، آیت: ۲۵۵) نظائل ہات پردلائت کرتا ہے کہ تجارت اور سورکوئی ایک چیز نہیں، اور پرصراحت کے ساتھ ان مشرکین کی تردید ہے، جن کا گمان تھا کہ: "إنها البیع مثل الربا" (صورة البقرة، آیت: ۲۵۵) کہ تجارت بھی سود مشرکین کی تردید ہے، جن کا گمان تھا کہ: "إنها البیع مثل الربا" (صورة البقرة، آیت: ۲۵۵) کہ تجارت بھی سود کی طرح ہے۔ ای طرح آیت میں نشا یہ معنی موجود ہے کہ تجارت حلال ہے اور سود ترام ۔ اور یہ معانی صرت ہیں، ان میں کی دوسر مے متی کے پائے جانے کا اختال می نہیں۔ (مترجم)

(۲) یہاں 'اشارۃ' سے مراداشارۃ النص ہے، اور یفقہی اصول کی ایک مصطلح ہے، جس کا معنی ہے ہے کہ کی دلیل سے
کوئی ایسا مسلم اسٹباط کرتا ، جس کے لیے اس دلیل کا ورود تقصود نہ ہو، کیکن سیاق کلام اس مسلکہ کو فاہر کر دیتا ہے۔ مثلاً:
اللہ کافر مان: ﴿فَانْ خِفْتُمْ اللّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً ﴾ (سبورۃ النسباء، آیت: ۳) نشا اس بات پر دلالت کرتا
ہے کہ چوشخص عدل وانصاف نہیں کرسکا ، اس کے لیے ایک سے زیادہ عورتوں کو عقد نکاح میں رکھنا شرعا طال نہیں ، اور
اس آیت کر بھر سی اشارۃ میمسلم موجود ہے کہ بیوی کے ساتھ عدل وانصاف برتنا ہر طال میں واجب ہے، چاہے عقد
نکاح میں ایک عورت ہو، بیا ایک سے زیادہ ای طرح ارشاد باری تعالی: ﴿والمسوهِ مشوری بہے۔ جبکہ آیت کر بھر
الشوری ، آیت: ۲ میں نشا اس بات کوواضح کرتا ہے کہ اسلامی نظام حکومت کی اساس شوری پر ہے۔ جبکہ آیت کر بھر
سائل کے بحث وفقاش کے وقت پوری امت یا قوم سے مشورہ طلب کرنا مشکل بلکہ غیر مطلوب ہے (اور اس پر رسول

الله تافير الدين كاعمل ثابت م) (مترجم)

(٣) ''منطوق ومنہوم'' بھی فقبی اصول میں سے ہیں،ان سے مرادیہ ہے کہ دلیل کااصل لفظ صراحتا کسی معنی کو واضح کرتا ہے، اوراس سے ایساایک دوسراعکم یا مسئلہ بھی اخذ ہوتا ہے جس پراگر چدلفظ دلالت تو نہیں کرتا گر لفظ کامفہوم اس بھم یا مسئلہ کوظاہر کرتا ہے۔اس کی دوقتمیں ہیں (1) منہوم الموافقہ (۲) (مفہوم المخالفہ)

منہوم الموافق کی خال: جیسا کہ ارشاد باری تعالى ہے: ﴿ فَلا تَقُلْ لَهُمَا أُفْ ﴾ (سورة الإسراء، آیت: ۲۳) آیت

کر پر بیں والدین کواف تک کہنے ہے منع کیا جارہا ہے، اور یہ منی منطوق ہے۔ جبکہ منی منہوم ہے یہ مسکلہ افذ ہوتا ہے

کہ والدین کے ساتھ کی بھی تم کی زیادتی، باد لی یا ایڈ ارسانی جا تزئیس، کیونکہ جب' اف' کرنا حرام قرار دیا گیا، تو

سبوشتم یا ضرب و جرح کی دوسری صورتیں کیے جا تزہو کئی ہیں، بلکہ وہ بدرجا اولی حرمت کا حکم رکھتی ہیں۔

ای طرح فر بان الی : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَا تُحْلُونَ أَمْوَ الَ الْيَتْمٰی ظُلْمًا ﴾ (سورة النساء، آیت: ۱) بی ناحق اورظلم ہے بینیموں کا مال کھانے والے لوگوں کو وعید سنائی جارہی ہے، یہ منظوق ہے، جبکہ معنی مفہوم ہیہ کہ تیموں کے مال

کوکسی بھی طرح ضائع یا سلب کرنا جا ترخیس، اگر ایک شخص بیتم کا مال خورخیس کھا تا، مگریتم سے ظائما کیکر دوسرے کو دیتا

ہر یقے بھی حرام ہی ہیں، اور ایسا کرنے والے آیت میں ذکر کردہ وعید کوشائل ہیں، اگر چددوسرے طریقوں کا ذکر آ ہے۔ طریقے بھی حرام ہی ہیں، اور ایسا کرنے والے آیت میں ذکر کردہ وعید کوشائل ہیں، اگر چددوسرے طریقوں کا ذکر آ ہے۔ میں میں مدید جنہیں۔

مفہوم الخالف كى مثال: جيما كه في مُن النظم كافر مان ہے: "في الْفَنَم السَّائِمةِ الوَّكَاةُ" لِعَيْ مُود سے چُ في والى كر يوں ميں زكاة (واجب) ہے، حديث كام معنی منطوق ہے، جبكاس كامفہوم خالف ہے كہ كھروں پر پالی جانے والى كر يوں پر زكاة نہيں، اى طرح آپ مَن النظم نے بحريوں كى زكاة اس صورت ميں واجب فر مائى جب ان كى تعداد جاليس ہو۔اس كامفہوم خالف ہيے كہ جاليس سے كم بحريوں پر زكاة واجب بى نہيں۔ (مترجم)

ملاحظہ: بیربات ذہن میں رہے کہ مؤلف رحمہ اللہ نے جوافیض علمی اوراصولی اصطلاحات بہاں پر ذکر کی ہیں، ہم نے اختصار کے ساتھ ان کامفہوم قاری کے سامنے رکھنے کی کوشش کی ہے، تا کہوہ کتاب کامطالعہ کرتے وقت ان اصطلاحات کے معنی کے عدم فہم کی وجہ سے بیرت یا از عاج محسوس نہ کرے .....ولالا بیعلی مصطلحات مزید شرح وبیان کی بختاج ہیں۔

(4.5)

# ایک آیت کریمہ کی تفسیر میں بعض لوگ غلطی کر گئے ہیں

مير عدينى بها يُوا بعض بوك قرآن كريم كى ايك آيت كى تفير كت بوئ فلطى كرك بين ارشاد بارى تعالى الله الله و الله الله و الل

''زمین پر چلنے والے تمام جانور، اور اپ دونوں پروں سے اڑنے والے پر ندے سب تہاری طرح (متنوع) مخلوق ہیں، ہم نے '' کماب' میں کوئی بھی چیز نہیں چھوڑی، پھر سب اپنے پر وردگاری طرف سمیٹے (جمع کیے) جاکیں گے''۔

بعض لوگوں نے آیۃ کریمہ میں لفظ''الکتاب'' سے مرادقر آن مجیدلیا ہے، جبکہ جی بات یہ ہے کہ یہاں پر''الکتاب' سے مرادلوح محفوظ ہے۔ رہی بات قر آن کریم کی، تو اللہ تعالی نے اس کی توصیف و تعریف اسلوب مثبت میں فر مائی ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ نَـزُ لُـنَا عَلَیٰکَ الْکِتَابُ قِبْیَانًا لِکُلِّ شَیء ﴾ یعنی ہم نے تجھ پریہ کتاب نازل فر مائی جس میں ہر چیز کا کلمل بیان موجود ہے، اور ریاسلوب (مثبت) سابقہ آیت کریمہ یعنی ﴿ مَا فَسَوّ طُنَا فِی الْکِیٰلِ مِنْ شَیء ﴾ کے اسلوب فی سے (بلاغت کے اعتبار سے) زیادہ بلیخ اور واضح ہے۔

حدیث رسول بھی قرآن کی طرح وجی کا حصہ ہے

ممکن ہے کہ کوئی شخص میں وال کر بیٹے کہ اگر قرآن مجید میں ہرشیء موجود ہے، ہرسوال کا جواب موجود ہے، تو پھر دن رات میں اداکی جائے والی پانچ نماز وں اور ان کی تعداداس میں نظر نہیں آتی ۔ اور جب نماز وں کی رکعات کی تعداد قرآن مجید میں موجود نہیں تو پھر فر مان الہی ہوؤ نَوْ لُنَا عَلَیْکَ الْکِتْبَ تِبْیَانًا لِّکُلِّ شَیْءِ ﴾ کیا معنی رکھتا ہے؟ اس سوال کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی اس کتاب قرآن مجید میں بیر (بھی) واضح فرمایا ہے کہ اہل ایمان پر واجب ہے کہ وہ ہر اس بات پر عمل بیرا ہوں، جو بات انہیں رسول اللہ من اللہ ایمان کی اور اس طریق پر چلیں جس کی راہنمائی انہیں آپ تا اللہ نے فرمائی۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ مَن یُسْطِعِ السَّرُ سُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهَ وَ مَنْ تَوَلِّی فَمَا اَرُسَلُنگَ عَلَیْهِمُ حَفِینًظًا ﴾ (سورة النساء، آیت: ۸۰)

ترجمہ:''اور جو شخص اس رسول مُلَاثِیم کی اطاعت کرے، اسی نے اللہ تعالی کی اطاعت کی، اور جس نے (اطاعت سے) منہ پھیر لیا، تو (اے نبی) ہم نے آپ کوان لوگوں پرنگہبان بنا کر تو نہیں بھیجا ہے'۔

ایک دوسری جگه یون حکم فرمایا: ﴿ وَمَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَنْهُ اللَّهُ مَا اللّٰهُ وَمَا نَها حُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللّٰهُ إِنَّ اللّٰهُ شَدِینُدُ الْعِقَابِ ﴾ (سورة الحشر، آیت: ۷)
ترجمہ: ''اور تہمیں جو پچھرسول دے اسے لو، اور جس سے روک، اس سے رک جا و، اور الله تعالی سے درک جا و، اور الله تعالی سے درکہ در تے رہو، یقیناً الله تعالی سخت عذاب واللہ ہے'۔

اس ليے جوبات بھی سنت مطہرہ سے ثابت ہے گویا کہ وہ قرآن مجید سے ثابت ہے، اس لیے کہ سنت مطہرہ بھی وحی کی ایک قسم ہے جے اللہ تعالی نے اپنے نبی تالیہ پرنازل فرمایا، اور آپ مثالیہ کو اس کی تعلیم فرمائی، جیسا کہ اللہ تعالی کا فرمان عالی ہے: ﴿ وَ اَنْسَوْلَ اللّٰهِ عَلَيْکَ عَظِیْمًا ﴾ الْکِتْبُ وَ اَلْحِکْمَةَ وَ عَلَّمَکَ مَا لَمُ تَکُنْ تَعْلَمُ وَ کَانَ فَضْلُ اللّٰهِ عَلَیْکَ عَظِیْمًا ﴾ (سورة النساء: ۱۱۳)

ترجمہ:''اوراللہ تعالی نے آپ پر کتاب اور حکمت نازل فر مائی ،اور آپ کووہ کچھ سکھایا ، جے آپ نہیں جانتے تھے،اوراللہ کافضل آپ پر بہت ہی بڑاہے''۔ غرض ان آیات کریمہ سے میہ بات واضح ہوتی ہے کہ جو بات سنت مطہرہ میں بیان ہوئی ہے گویا کہوہ قر آن کریم ہی سے ثابت ہے۔

# دین مکمل ہو چکا ہے

میرے دینی بھائیو! جب یہ بات طے ہوگی اور آپ اچھی طرح سمجھ گئے کہ نبی مُنَافِیْم کا فرمان وارشاد بھی اللہ تعالی کی طرف سے نازل شدہ وتی کا ہی حصہ ہے، تو کیا پھر یہ خیال سے ہوسکتا ہے کہ دین سے متعلق کچھا حکام ایسے بھی ہیں جن سے اللہ تعالی کا تقرب حاصل ہوسکتا ہے لیکن آپ مُنافِیْم انہیں بغیر بتائے ہوئے اس دنیا سے وفات یا گئے۔

ہرگرنہیں! بلکہ تق یہ ہے کہ نبی اگرم مُلَّا اُلِیْم نبی اللہ تق یہ ہے کہ نبی اگرم مُلَّا اُلِیْم کو میں اسلام کو ممل طور پر امت تک پہنچادیا۔

مجھی اپنے اقوال ہے، بھی اپنے افعال ہے اور بھی اپنی تقریر ہے (۱) اس طرح آپ مُلَّا بھی خود سے ابتداء کر کے دین کے احکام و مسائل بیان کرنا شروع کر دیتے اور بھی کسی سائل کے سوال کا جواب دیتے ہوئے۔ بلکہ بھی ایسا بھی ہوتا کہ اللہ تعالی دور در از دیہات ہے کسی دیہاتی کو بھی کا جواب دیتے ہوئے۔ بلکہ بھی ایسا بھی ہوتا کہ اللہ تعالی دور در از دیہات ہے کسی دیہاتی کو بھی دیتا، جوسوال وہ دیتا (۲) اور وہ آپ کی خدمت میں صافر ہو کر دین ہے متعلق کوئی ایسا سوال پوچھ لیتا، جوسوال وہ صحابہ کرام اللہ بھی نہ پوچھے جو ہر وقت اور ہر لحد آپ مُلَّا اللہ کے ساتھ ہی رہا کرتے تھے، اور بہی دیتھی سوال موجھی کہ محابہ کرام اللہ بھی بنی کریم مُلِیْلُوْم کی خدمت میں کسی بدوی شخص کو دین سے متعلق سوال کرتے ہوئے دیکھے، تو نہایت ہی فرحت و مسرت کا اظہار کرتے تھے۔

<sup>(1)</sup> تقریرے مرادیہ ہے، کہ اگر صحابہ نے رسول اللہ تاہیں کی موجودگی میں کوئی کام انجام دیا، اور آپ تاہیں نے انہیں اسے منع نہیں فر مایا، گویا کہ آپ کی خاموثی اس عمل پراظہار رضا مندی ہے، اگر ایسانہ ہوتا تو آپ صحابہ کرام کو ضروراس سے منع فرماتے، اصول حدیث کی روے اس کام کے بارے میں یہی کہا جاتا ہے، کہ بیٹل تقریرے ثابت ہے۔ (مترجم) (۲) یعنی جب اللہ تعالی کی دیہاتی شخص کو نبی تاہیں کی خدمت میں حاضر ہونے کی توفیق دیتا۔ (مترجم)

غرض بیسب با تین اس حقیقت پرولالت کرتی بین که نی کریم تالینظ نے امت کو ہراس چیز سے آگاہ فرمادیا، جس کی ضرورت انہیں در پیش آتی، اور چاہان کی وہ ضرورت عبادات سے متعلق ہو، معاملات سے متعلق ہویا زندگی کے کسی بھی مسئلہ سے متعلق اور بیروہ حقیقت ہے جس کی گواہی قرآن کریم کی ایک آیت اس طرح در بی ہے: ﴿ اَلْیَاوُمَ اَکُمَلُتُ لَکُمُ اَلْاسُلامَ دِینًا ﴾ (المائدة، آیت: دِینَا گُمُ وَ اَتْمَمُتُ عَلَیْکُمُ نِعُمَتِی وَ رَضِیْتُ لَکُمُ الْاسُلامَ دِینًا ﴾ (المائدة، آیت: بسی)

ترجمہ:'' آج میں نے تہارے دین کو تہارے لیے کھل کر دیا، اور اپی نعت تم پر تمام کردی، اور تہارے لیے اسلام گوتہارے دین کی حیثیت سے قبول کرلیا''۔

#### بدعات کی ایجاددین میں تنقیص کے مترادف ہے

میرے مسلمان بھائیو! جب یہ بات طے ہے کہ دین مکمل ہو چکا ہے، تو پھرآپ یہ بات بھی ذہن شین کرلیں کہ جو خص اللہ تعالی کے اس وین میں کوئی نئی بدعت ایجادیا اختیار کرلیتا ہے، اگر چہاس کا ارادہ کتنا بھی اچھا کیوں نہ ہو، بہر حال اس کی یہ بدعت گراہی کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کے دین میں طعن و تنقیص شار ہوگی، بلکہ اللہ تعالی کے اس صرح اور واضح فرمان کی تکذیب تصور ہوگی، جس میں دین اسلام کی تکمیل کاذکر کرتے ہوئے اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: ﴿الْیُومُ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: ﴿الْیُومُ اللّٰهِ عَلَی اللّٰہِ تعالی اللهِ تعالی اللهِ تعالی اللهِ تعالی اللهِ عَلی ہوئے اللهِ تعالی اللهِ تعالی اللهِ عَلی ہوئے اللهِ عَلی ہوئے اللهِ اللهِ عَلی ہوئے اللهِ عَلی ہوئے۔ ایکونکہ اللہ تعالی کے دین میں اپنی طرف سے بدعت ایجاد کرنے واللہ شخص گویا بربان حال یہ کہ رہا ہے کہ دین – نعوذ باللہ – ابھی تک کمل نہیں ہوا ہے، بلکہ اس میں ابھی وہ چیز موجود ہی نہیں جے وہ ایجاد کر کے (برعم باطل) اللہ تعالی کا تقرب حاصل بلکہ اس میں ابھی وہ چیز موجود ہی نہیں جے وہ ایجاد کر کے (برعم باطل) اللہ تعالی کا تقرب حاصل کر رہا ہے۔

یہ بات اور بھی تعجب خیز ہے، کہ ایک شخص الی بدعت ایجاد کرتا ہے جس کا تعلق اللہ تعالی

کی ذات اقدس اور اس کے اساء وصفات سے ہوتا ہے ، اور پھر وہ یہ دعوی بھی کر لیتا ہے کہ وہ دراصل (یہ بدعت ایجاد کر کے ) رب کی شان کی تعظیم کررہا ہے، اور اللہ کی تنزیہ اور پا کی بیان کرر ہاہے، بلکہ اس کا مقصود نظریہ ہے کہ وہ اللہ تعالی کے اس فر مان پرعمل کررہاہے جس میں یہ ارْشَاد الواع: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ اَنْدَادًا وَّ اَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة، آيت: ٢٢) ترجمه:''اور(جبتم پیجانتے ہوتو) پھراللہ تعالی کا مدمقابل (ہمسر )کسی کوبھی نٹھیراؤ''۔

واقعتاً آپ کواس بات پرتجب ہوگا، کہ پیشخص ایک طرف تو اللہ تعالی کے دین بالخصوص اللہ تعالی کی پاک ذات کے بارے میں نوایجاد بدعت کا مرتکب ہوکرایک ایسا مذہب ومسلک اختیار كربيشما ہے، جس پر نداس امت كے اسلاف رہے ہيں اور ندہى ائم كرام، اور پھر يهي تحض دوسری طرف بدعوی بھی کرتاہے کہ وہ (بیمسلک ومذہب اختیار کرکے ) اللہ تعالی کی باک بیان کرنا چاہتا ہے، اوراس کی عظمت وجلال کو اجا گر کرنا چاہتا ہے، بلکہ وہ (پیہ بدعت ایجاد کرکے) 

ا تنا ہی نہیں! بلکہ جو تحض اس کے اس مسلک سے تعارض یا اس کی مخالفت کرتا ہے تو وہ اسے ممثل اور مشتہ جیسے برے القاب سے نواز نے سے بھی جھجک محسوں نہیں کرتا۔(۱) اى طرح آپ كواس قوم رجى بواتعجب موكا جوايك طرف رسول الله تاييم كى ذات

<sup>(</sup>۱) مؤلف رحمه الله دراصل بهال فرقه مطله اورجميه كي طرف اشاره كررب بين، وه لوگ الله تعالى كي ذات اقدس کوخلوقات سے تشیبر حمثیل سے پاک اور منزہ ظاہر کرنے کے لیے اس کے اساء وصفات ہی کا اٹکار کرتے ہیں، جبکہ اہل سنت وجماعت کاعقیدہ پیرہ ، کہوہ کتاب وسنت میں وارد الله تعالی کے اساء وصفات پر بغیر تشبیه یا تمثیل کے ایمان لاتے ہیں ، ای لیے جب حضرت امام مالک سے اللہ تعالی کے عرش پرمستوی ہونے کی صفت کے بارے میں پوچھا الياتوانهول في اس كاجواب دياكه استوى تو دائل معلوم ( نابت ) بي الكن اسكى كيفيت جبول ب، اوراس ير ایان لافاواجب م، جب کماس بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔ (مترجم)

مبارکہ کے حوالے سے دین میں الی نئ نئ بدعات ایجاد کر لیتی ہے، جن کا دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ، اور دوسری طرف بیدوی کرتی ہے کہوہ رسول الله تافیج سے محبت کرنے والی اور آپ مَلَا اللَّهِ كَلَّ مَن ان وعظمت كو بره هانے والى قوم ہے، بلكہ جولوگ ان كى ان نوا يجاد بدعات كوقبول نهين كرتے، وہ انہيں طعنہ دیتے ہیں كہتم لوگ دراصل نبی تالیج سے بغض وعداوت رکھنے والےلوگ ہو، اس طرح جولوگ ان کی بدعات سے موافقت نہیں رکھتے وہ انہیں طرح طرح کے برے اور شنیع القاب دیتے ہیں۔

عجب ہے کہ بیلوگ الله اور الله کے رسول مالین کا عظمت کو اجا گر کرنے کی بات کرتے ہیں۔جب کہ حقیقت ہیہے کہ بیلوگ اللہ تعالی کے دین اور اس کی شریعت مطہرہ میں بدعات بیدا كرك الله اوراس كرسول مَالِيْنِ كِي آكِ پيش قدمي كي جمارت كيم تكب موت بين جب كارشادبارى تعالى =: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امْنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٍ (سورة الحجرات، آيت: ١)

ترجمہ: ''اے ایمان والو! الله اور اس کے رسول مَالِيْلِم سے آگے نہ بڑھو، اور اللہ سے ڈرتے رہو، يقيينًا الله تعالى سب كچھ سننے والا، جانے والا ہے "۔

#### الله اوراس كے رسول سے سچی محبت كا تقاضا

ميرے بھائيو! ميں آپ سے ايك سوال يو چھنا جا بتا ہوں ، اور الله كي فتم ويكر يو چھر با ہوں،اور میں چاہتاہوں کہآپ جذبات وعواطف کی رومیں بہہ جانے کے بجائے ایے ضمیرے یوچ کر، اورتقلید کی مصلحوں سے بالاتر ہو کر دین کے تقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے جواب دیں۔سوال بیہے کہان لوگوں کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے، جودین میں ایس بدعات نکالتے ہیں،جن کا اسلام کے ساتھ کو کی تعلق نہیں ہے، جا ہے وہ بدعات اللہ تعالی کی ذات اقد س

اوراس کے اساء وصفات ہے متعلق ہوں، یا ان کا تعلق رسول اللہ عَلَیْظِ ہے ہو، اور پھر بیلوگ بید

کہتے پھرتے ہیں کہ ہم تو اللہ تعالی اور رسول اللہ عَلَیْظِ کی شان وعظمت کو بردھارہے ہیں۔ کیا یہ چھے

ہوسکتا ہے، کہ بیلوگ دین میں بدعات ومحد ثات بھی ایجاد کرتے رہیں، اور پھر اللہ اور اللہ کے

رسول کی شان وعظمت کو بردھانے والے بھی قرار پائیں۔ یا وہ لوگ اللہ اور رسول اللہ عَلَیْظِ کے

مثان ومقام کی حقیق تعظیم کررہے ہیں، جو اللہ تعالی کی شریعت نے ذرہ برابر نہیں ہٹے، اور کہتے

میں کہ شریعت میں جو بات بھی وارد ہے ہم اس پر ایمان لاتے ہیں، اور ہراس بات کی دل سے

تصدیق کرتے ہیں جس کی ہمیں خبر دی گئی، اور ہراس امر پڑمل بیرا ہوجاتے ہیں، جس کا ہمیں کم

دیا گیا، اور ہراس نہی عنتی ء سے پر ہیز کرتے ہیں جس سے ہمیں روکا گیا ہے۔ اور صاف کہتے

ہیں کہ جس چیز کا ثبوت شریعت میں موجود نہیں، ہم اس سے دور ہیں، ہم اسے دین نہیں مانے،

اور مذہ بی ہمیں بیری حاصل ہے کہ اللہ اور رسول عَلَیْظِ کے آگے پیش قدمی کریں، اور خہ بی ہمارے

لیے بیجائز ہے کہ دین میں کوئی الی بات کہ پیٹھیں جس کا ثبوت دین میں موجود نہیں۔

مْدُکورہ ان دونوں جماعتوں میں سے کس جماعت کوابلد تعالی اور اس کے رسول مُنْافِیْم سے محبت اور ان کی تعظیم کا دعوی کرنے کاحق حاصل ہے؟

بلاشک! بیتن ان کوحاصل ہے، جنہوں نے ایمان وقعد بین کی راہ اختیار کی، شریعت میں ٹابت شدہ اوامر واحکام پر کاربندر ہے، اور جن امور سے منع کیا گیا ہے، ان سے پر ہیز پر تے رہے۔ اور بیوہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ ہماری کیا حیثیت ہے کہ اللہ تعالی کی شریعت میں کوئی الیم بات رکھ دیں، جس کا دین میں کوئی شوت موجوز نہیں ۔ یا کوئی الیمی بدعت ایجا وکر ڈالیس، جس کی کوئی شری حیثیت نہیں۔

يقيناً ميدوه جماعت ہے اور وہ لوگ ہیں ، جواپنی اصل حیثیت کو جان چکے ہیں ، اور اپنے

خالق وما لک کی شان وعظمت کو سمجھتے ہیں، اور یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے فی الحقیقت اللہ جل شانہ اور رسول اکرم مَثَاثِیْم کی شان وعظمت کو بڑھایا ہے، اور ان سے اپنی سجی محبت کا اظہار کیا

اس کے برعکس ان لوگوں کومحبت و تعظیم کے دعوی کاحق ہر گز حاصل نہیں، جودیٹی عقا کداور اقوال واعمال میں ایسی ایسی نت نگ بدعات کوایجا دواختیار کرتے ہیں، جن کا دین سے کوئی دور کا واسط نہیں ۔۔

اورآپ كواس قوم پر بردا تعجب موگا، كريرلوگ فرمان رسول تَلْقُطُمُ: (إِيَّا كُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُملٌ مُنْحَدَثَةِ بِدْعَة، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَة، وَكُلَّ ضَلالَةٍ فِي النَّارِ) (١) كواچچى طرح جانة اور يجھتے ہيں۔

ترجمہ:'' خبر دار! دین میں نگ ایجادات سے بچو، کیونکہ دین میں ہر نو ایجادثی ء بدعت ہے، اور ہر بدعت گراہی ہے، اور ہر گمراہی (کاانجام) جہنم ہے''۔

اوروه به بات بھی اچھی طرح جائے ہیں کہ حدیث مذکور میں وار دالفاظ: "کُسلُ بِلدْعَةٍ" عربی لغت کے اعتبار سے عموم وشمول پر دلالت کرتے ہیں، بلکہ لفظ "کُلُّ" (لغوی اعتبار سے) ایسامضبوط ترین لفظ ہے، جوعموم وشمول کے ممل معانی کوا حاطہ کیے ہوئے ہے۔ اور بیلفظ "کُسلُّ بِسدْعَةٍ" اس ذات کریم نے بیان فر مایا ہے، جواس کے ممل معنی و مدلول اچھی طرح جانی تھی۔

<sup>(</sup>۱) مندامام احمد، حدیث نمبر: ۲۲۵۱ ـ ۲۵۵۵ ما اسنن ابوداو در کتاب السنة ، باب فی لزوم السنة (۴۱۰٪) ، سنن التر فدي ، أبواب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البرعة ، سنن ابن ماجه: ۴۲، امام ترفدی نے کہا که بیر حدیث مسلم حسن محمح بها مبادر الم وجهی نے امام حاکم کی اس میں موافقت کی ہے، کیکن ان کی سند میں (وَکُلُ صَلَالَةٍ فِي اللّه ل کے الفاظ تامیل میں میں موافقت کی ہے، کیکن ان کی سند میں (وَکُلُ صَلَالَةٍ فِي اللّه ل) کے الفاظ تو میں میں میں ا

اورآپ طافیظ تو تمام مخلوق میں زبان کے اعتبار سے انتہائی فصیح ترین ، اور خیرخواہی کے لحاظ سے نہایت ہی ناصح مے اور جب وہ کوئی لفظ اپن زبان مبارک سے ادافر ماتے ، تواس کے (معروف معنی کوبیان کرنے کے ) قصد ہی سے اس کوادا فرماتے۔ اس لیے جب نبی تابیا نے بیہ فرمايا:"كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ "يعنى برسم كى برعت مرابى ب، تو آب مَا الله الفاظ كمعانى ومقصود کواچھی طرح جانتے تھے۔اوران الفاظ کے صدور دییان میں پوری امت کے لیے کمال خیر خواہی مطلوب تھی۔اور جب آپ مال کی مان میں مذکورہ نتیوں امور لیعنی: امت کے لیے انتہا کی خیرخوابی کا قصد، بیان میں کمال نصاحت،اورعلم ومعرفت میں کمال مجتمع ہیں،توبیاس امر پر دلالت كرتا ہے كرآ ب الله الله كور مان سے وہى مطلب مرادليا جائے گا،جس پراس فر مان كامعنى دلالت کرتا ہے لیکن کیاعموم وشمول پرمحیط اس لفظ ''مُحسلُّ بسڈ عَدِ" کے بعد بھی بدعت کونٹین یا پانچ انواع میں تقسیم کرناضچے ہے!؟ ہر گزنہیں، ہر بدعت، بدعت ہی ہے، رہی بات ان بعض علاء کی ، جن کا دعوی ہے کہ بدعت کی ایک قتم بدعت حسنہ (اچھی بدعت) بھی ہے، تو ان کے اس دعوی کی دوحالتیں ہوسکتی ہیں۔

اقالا: - جس امر کووہ بدعت (حسنہ) گردانتے ہیں، در حقیقت وہ بدعت ہی نہ ہو۔ ثانیًا: - یا وہ حقیقت میں بدعت ہی ہو، اور چونکہ بدعت بہر حال بری اور فتیج چیز ہے کیکن وہ اس کی برائی اور قباحت سے نا آشنا ہوں۔

اس حقیقت کے پیش نظر کسی اہل بدعت کے لیے کوئی ایسی راہ باتی نہیں رہتی، جے اختیار کرکے وہ شخص بدعت کو حسنہ کا نام دیکر اسے دینی بنیا و فراہم کرے، جبکہ ہمارے ہاتھ میں فرمان نبوی " مُحلُّ بِدْعَةِ صَالَالَةٌ "کی تیز وہار تلوار موجود ہے، اور یہ تلوار رسالت ونبوت کے مصنع میں تیار کی گئی ہے، اسے کسی مضطرب کا رخانے میں نہیں بنایا گیا ہے، آپ مُکالِّ اُسے کا رخانہ تیار کی گئی ہے، اسے کسی مضطرب کا رخانے میں نہیں بنایا گیا ہے، آپ مُکالِیْ اُسے کا رخانہ

نبوت میں نہایت ہی بلیغ انداز میں تیار فر مایا ہے، اس لیے جس کے ہاتھ میں رینگی تلوار لٹک رہی ہےتو پھرکسی کی کیا مجال کہ وہ کسی بدعت کواٹھا کراہے بدعت حسنہ کا نام دے اوراس کارخانہ نبوت میں بنائی گئی اس نگی تلوار کے مقابلے میں کھڑ اہوجائے۔وہ بدعت کوحسنہ کا نام دیکر کیا مقابلہ کرسکتا ے،جبدنی تالی کافرمان ہے:"كُلُّ بِدْعَةِ ضَلالَة" يعنى بربدعت مراى بى ہے۔

### فرمان عمر والثيُّة ''نعمت البدعة مذه'' كي حقيقت

لیکن مجھے محسوس ہورہا ہے کہ تمہارے دلوں میں ایک خیال ابھراہے، جو تمہیں بے چین كيهوئ بـاوروه بيكهجب " كُلُّ بدْعَةٍ ضَكلالةً" عام اورشامل ب، تو پيرامرالمؤمنين عمر بن الخطاب الله يح الله تعالى نے حق كى توفيق سے نواز اتھا، نے حضرت ابى بن كعب اور تميم الداری - نظائ - کو ماہ رمضان میں جماعت کے ساتھ (نمازتر اوت کا کے لیے امامت کرانے کا حکم میوں دیا۔اور پھرخلیفۃ المسلمین لوگوں کوایک امام کے پیچھے جماعت کے ساتھ نماز تراوی کڑھتے وكي كرير (كون) فرماني كلَّت بين: "نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ، وَالَّتِي يَنَامُونَ عَنْهَا أَفْضَلُ مِنَ الَّتِي يَقُومُونَ ". (صحيح بخارى، كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان) ترجمہ:'' بیزیاطریقہ کپاہی بہتر ہے،اوررات کا وہ حصہ جس میں پیلوگ سوجاتے ہیں،اس حصہ

ہے بہتر اور افضل ہے جس میں یہ نماز پڑھتے ہیں'()

اس (استفسار) كاجواب دوطريقول سے ديا جار ہاہے۔

<u>اوّل:</u> کسی بھی شخص کے لیے یہ ہرگز جا تزنہیں کہوہ رسول اللہ مَالَّیْمُ کِفر مان کا مقابلہ یا معارضہ

<sup>(</sup>۱) يهال حفرت عمر الفظارات كي خرى حصد ك نضيلت كوبيان كرد بين ، جيسا كر يح بخارى كى حديث فدكور مين بيالفاظ بحى داردىن : " وَكَانَ النَّاسُ يَقُومُونَ أَوْلَهُ" يَعَى لوك تويفازرات كَثروع بى مين راحة تق (مرجم)

کی شخص کے قول سے کرے، چاہے وہ امت میں نی خلافی کے بعد افضل ترین شخص حضرت ابوبکر دلافی کا قول ہی کیوں نہ ہو، یا حضرت عمر دلافی کا قول، جوامت میں صدیق کے بعد ثانی مقام رکھتے ہیں، اور نہ ہی حضرت عثان ڈلافی کے قول سے فرمان رسول کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے، اگر چہ وہ امت میں حضرت عمر کے بعد درجہ ثالث پر فائز ہیں، اور نہ ہی سنت کا معارضہ حضرت علی ڈلافی کے قول سے کیا جاسکتا ہے، اگر چہ امت میں ان کی افضلیت (چوتھ درجہ پر) مسلم ہے، یاان کے علاوہ اور بھی کوئی ہو، سنت کے مقابلے میں کسی کا قول دین میں پیش نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿فَلُ لَيْ حُدَدُ اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اَمُورَةٌ اَنُ تُصِيدُهُمُ فِئنَةٌ اَوُ يُصِيدُهُمُ عَنَ اَمُورَةٌ اَنُ تُصِيدُ اللّٰهِ عَن اَمُورَةٌ اَن تُصِيدُ اللّٰهِ عَن اَمْرَةٌ اَن تُصِيدُ اللّٰهُ عَن اَمْرَةٌ اَن تُصِيدُ اللّٰهِ عَن اَمْرَةٌ اَن تُصِيدُ اللّٰهِ عَن اللّٰهِ عَن اَمْرَةٌ اَن تُصِيدُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمَ عَنْ اَمْرَةً اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّ

ترجمہ:''پس ان لوگوں کو جورسول کی مخالفت کرتے ہیں ڈرتے رہنا چاہیے، تا کہ کہیں وہ کسی زبر دست آفت کی زدمیں نہ آئیں، یانہیں کوئی در دنا ک عذاب نہ گھیر لے''۔

امام احمد بن منبل - رحمد الله - فرمات بين: "أَتَد دُرِي مَا الْفِتْنَةُ" ؟ لِيَّن كَياتُم جائة بو كر آيت كريمه مين وارولفظ) فتنه سي كيام ادم؟ فرمايا: "الْفِتْنَةُ الشَّرْكُ، لَعَلَّهُ إِذَا رَدَّ بَعْضَ قَوْلِ النَّبِيِّ أَنْ يَقَعَ فِي قَلْبِهِ شَيْءٌ مِنَ الزَّيْعِ فَيَهْلِكُ" ." فتنه سيم ادشرك به اورشايد كه جب كوئي شخص في طَالِيَّا كفر مان كى حصه كور وكر، فتيجة اس كول مين لميرُ ها إن آجات ، اور چر بالك وبرباد موكر ره جائي".

ترجمہ:''اورآ خرتم کس طرح اسے (مہرواپس) لےلوگے،حالانکہتم ایک دوسرے سے ل چکے ہو، اورانہوں نے تم سے بڑاہی پختہ عہد و پیان لے رکھاہے''۔

 "نِغْمَةِ الْبِدْعَةُ هَذِه " كَهَرُ لُوگُولُ كُوايِكَ امام كَى اقتداء ميں جماعت كے ساتھ تراوت اداكر نے واقعہ كي طرف اشاره فرماتے ہيں، اورلوگ اس سے پہلے بينماز الگ پڑھا كرتے ہے، كين اس كى اصل بيہ ہے كه رمضان ميں جماعت كے ساتھ تراوت پڑھنى تو رسول الله ﷺ كى سنت سے ثابت ہے، جبيہا كہ سي حصوب (بخارى وسلم) ميں حصرت عائشہ - ڈالا سے مروى حدیث ميں وارد ہے، آپ ڈالا فرماتی ہيں، كه رسول الله ﷺ نے تين رات لوگوں كو جماعت كے ساتھ (تراوت) كى نماز پڑھائى، چوتى رات آپ مالا فار عن اخرفر مائى (۱) ورلوگوں سے خاطب ہوكر فرمائى (۱) ورلوگوں ہے اس كا دائيگی خوف ہوا كہ كہيں بينمازتم پرفرض شكر دى جائے ، اور پھرتم (مشقت كى وجہ سے ) اس كى ادائيگی خوف ہوا كہ كہيں بينمازتم پرفرض شكر دى جائے ، اور پھرتم (مشقت كى وجہ سے ) اس كى ادائيگی سے عاجز ہوجاؤ''۔

غرض رمضان المبارک میں جماعت کے ساتھ قیام کیل (تراوی) اوا کرنا رسول اللہ منافیق کی سنت ثابتہ ہے، اور عمر ڈاٹٹؤ نے اسے اس اعتبار سے بدعت (نیاطریقہ) کا نام دیا، کیونکہ آپ منافیق نے جب جماعت کے ساتھ قیام رمضان کورک فرمایا، تولوگ متفرق ہوگئے، کوئی آکر مسجد میں اسکیے نماز تر اور کی پڑھے چندا شخاص مسجد میں اسکیے نماز تر اور کی پڑھے چندا شخاص اور کسی کے پیچھے چندا شخاص اور کسی کے پیچھے ایک چھوٹی سی جماعت ہولیتی ، اور یوں وہ نماز تر اور کی بڑھ لیتے ۔ تو حصرت عمر اور کسی کے پیچھے ایک چھوٹی سی جماعت ہولیتی ، اور یوں وہ نماز تر اور کی بڑھ لیتے ۔ تو حصرت عمر

<sup>(</sup>۱) چوتنی رات تاخیر سے مرادیہ ہے کہ آپ تا این اروز کی بجائے سے کو نماز فخر کے لیے تشریف لائے، اور نماز فخر کے بعد لوگوں سے کہا: '' ۔۔۔۔۔ فَا إِنَّهُ لَمَ مَ بَخْفَ عَلَى مَكَانَكُمْ ۔۔۔۔ '' کینی بھی پریہ بات مُخْفَ نَتَی کہتم یہاں برمجد شریر اوق کے لیے رکھیں صفح بخاری، المحدیث ترادی کے لیے دیکھیں صفح بخاری، کا مجدیش ترادی کے لیے دیکھیں سفح بخاری، کتاب صلاق التراوی باب الترغیب فی تیام مضان، حدیث نمبر: ۲۰۱۲، صفح مسلم، کتاب الصلاق، باب الترغیب فی تیام رمضان، وہوالتر اور کی مدیث: ۲۱۷۔ (مترجم)

لان اور چونکہ لوگ اس سے قبل اس امر میں منتشر اور متفرق سے ، تو حضرت عمر والتو کالوگوں کو پھر
و الی ، اور چونکہ لوگ اس سے قبل اس امر میں منتشر اور متفرق سے ، تو حضرت عمر والتو کالوگوں کو پھر
سے مجتمع کرنے کا یہ فعل اس اعتبار سے ایک اضافی بدعت ( لیعنی نیا طریقہ ہی تھا) ، نہ کہ اسے ایک
مطلق نو ایجا د بدعت قر ارد یا جاسکتا ہے ، جس بارے میں یہ کہا جائے کہ حضرت عمر والتو نے اس
مطلق نو ایجا د بدعت قر ارد یا جاسکتا ہے ، جس بارے میں یہ کہا جائے کہ حضرت عمر والتو کی تھا ہے۔

مطلق نو ایجا د بدعت قر ارد یا جاسکتا ہے ، جس بارے میں اپنی طرف سے ایجاد کر ڈالا - کیونکہ جماعت
کے ساتھ تر اور کی پڑھنے کی سنت رسول اللہ علی آپ طرف سے ایجاد کر ڈالا - کیونکہ جماعت
کے ساتھ تر اور کی پڑھنے کی سنت رسول اللہ علی اسے ( امت پر فرض ہونے کے خوف سے )
مقالی اور مجابہ کرام کا اس پڑمل رہا ہے ) ، اور بعد میں اسے ( امت پر فرض ہونے کے خوف سے )
مزل کر دیا گیا ، اور پھر حضرت عمر والتی نے نور خلافت میں ) دوبارہ اس کا اعادہ ( اجراء )
مزل بیا ۔ اور اس مخصوص ( اور واضح ) صورت احوال کے بیش نظر سے ہر گر ممکن نہیں ، کہ اہل بدعت کو فر بایا ۔ اور اس محصوص ( اور واضح ) صورت احوال کے بیش نظر سے ہر گر ممکن نہیں ، کہ اہل بدعت کو خوات میں مارہ کی میں اور وازہ ہر مان : " نے بعہ مقبة الْبد کو تھ تھندہ " سے کوئی ایسی راہ (چور دروازہ ) مل جائے ، حضرت عمر والتھ کے خوات کے بدعات حسنہ کا نام دیکرائی شرعی حیثیت تا ہت کر سیسے ۔ جے اختیار کر کے وہ اپنی نوا یجا د بدعات کو بدعات حسنہ کا نام دیکرائی شرعی حیثیت تا ہت کر سیس

#### چندشبها ت اوران کاازاله

بہلاشہدے: اگر کوئی شخص بیاعتر اض کرے کہاس وقت تو دنیا میں بہت ہی ایسی نوا یجا داشیاء موجود
ہیں، جنہیں مسلمانوں نے قبول کرلیا ہے، اور وہ آج ان پرعمل پیرا ہیں، جبکہ وہ (اشیاء) نبی
علی ہن جنہیں مسلمانوں نے قبول کرلیا ہے، اور وہ آج ان پرعمل پیرا ہیں، جبکہ وہ (اشیاء) نبی
علی اللہ اللہ اللہ معروف نہ قبیں، مثلا: موجودہ شکل میں مدارس (کی تعمیر اور ان کا نظام تعلیم)
اور کتا ہوں کی تصنیف و تا کیف، اسی طرح اور بھی بہت ہی نو ایجاد چیزیں ہیں، جنہیں مسلمان
استحسان کی نگاہ ہے بھی ویکھتے ہیں، اورخودان پرعمل بھی کررہے ہیں، بلکہ انہیں انہائی نیک اعمال
تصور کرتے ہیں، -سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ دور حاضر میں انجام دی جانے والی بینو ایجاد اشیاء،
جنہیں مستحس بھی میں اور پھر قائدامت، نبی

رحت ورسول رب العالمين سَلَيْظِ كِفر مان: "وَ مُحلُّ بِدْعَةٍ صَلَالَةً" كِدر ميان توافق كى كيا صورت بوسكتى ہے؟ \_

ترجمہ:''(اےاہل ایمان)تم ان کو گالی نہ دو،جنہیں وہ اللہ کے سواپکارتے ہیں، کیونکہ پھروہ بھی جہالت کی بناء پرحدے گزرتے ہوئے اللہ تعالی کو گالی دینے لکیس گے''۔

حقیقت میہ ہے کہ شرکین کے ان باطل معبودوں کوست وشتم کرنا ، انہیں برا بھلا کہنا حد سے تجاوز نہیں ہے، بلکہ میہ اپنی جگہ برحق ہے، کیکن رڈفعل کے طور پرمشر کوں کا اللہ رب العالمین کو رناحق ) برا بھلا کہنا توظلم وعدوان اور صدسے تجاوز ہے، لہذا باطل معبودوں کوسبَ وشتم کرنا گرچہ شرعا محمود علی کہنا توظلم وعدوان الدتعالی کی شان ومقام میں گتا خی کا سبب بنا، تو ممنوع اور حرام شرعا محمود کمل تھا، کی منوع اور حرام

قراريايا

یہ بات میں نے اس امر پر بطور دلیل پیش کی ، کہ دسائل مقاصد کے تم میں آتے ہیں ،
اس لیے مدارس کا قیام ، علم کی تد وین اور کتابوں کی تالیف اگر چدا سے نئے ایجاد شدہ کام ہیں ، جو
نی نا ایک کے زمانہ مبار کہ ہیں اس طرز پر موجود نہ تھے ، لیکن چونکہ ان کاموں کا پیطرز خود مقصود
ومطلوب نہیں ، بلکہ یہ مخصوص اہداف ومقاصد کے حصول کے لیے دسیلہ کی حیثیت رکھتا ہے ، اور
چونکہ دسائل - جیسا ہم پہلے کہ چکے ہیں - مقاصد کے تم میں آتے ہیں ، اس لیے اگر کوئی شخص
کی حرام علم کی نشر وتعلیم کے لیے کوئی مدرسے تھیر کر لیتا ہے ، تو وہ تغییر حرام ہے ، لیکن اگر اس کے
برعکس ایک شخص شرع علم کے نشر واشاعت کی غرض سے کوئی مدرسے تھیر کرتا ہے ، تو پھر پیقیر مشروع
برعکس ایک شخص شرع علم کے نشر واشاعت کی غرض سے کوئی مدرسے تھیر کرتا ہے ، تو پھر پیقیر مشروع

اَس شهر کا جواب: اس شهر کا جواب یہ ہے کہ جس ذات مبارکہ مُلَّ اِلْمَا نے یہ فرمایا ہے کہ:
"مَنْ سَنَّ فِی الإِسْلَامِ سُنَّة حَسَنَة ...."ای ذات نے بی "کُلُّ بِدْعَةِ صَلَالَةً" کے
الفاظ بھی ارشاد فرمائے ہیں، اور یہ ہرگز ممکن نہیں کہ نبی صادق ومصدوق مَلِی اِللَّا سے صادر ہونے
والے فرمودات ایک دوسرے کی تر دیدیا تکذیب کریں، اور یہ بھی کلیة ممکن نہیں، کہ آپ مُلِی اللَّا اِللَّا

کے ارشادات میں کی قیم کا تناقض یا تضارب پایا جائے ، اور نہ ہی میمکن ہے کہ آپ کا کوئی قول متناقض معنی پر دلالت کرے۔ بلکہ جو شخص مید گمان کرتا ہے کہ اللہ تعالی کے کلام یا رسول اللہ علی فی مناقض معنی پر دلالت کرے۔ بلکہ جو شخص مید گمان کرتا ہے کہ اللہ تعالی کے کدوہ (اپنے اس باطل علی فی منافی منافی کی منافی منافی کی کام اللہ اور کلام رسول اللہ منافی کی مابین کی قیم کے کراؤ کا پایا جا ناممکن ہی شہیں۔

اور جب یہ بات طے ہے کہ کلام اللہ اور کلام رسول مَالْیَّا ایک دوسرے سے بھی شناقض موبی نہیں سے ، تو پھر یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آپ مَالِیْ ایک دوسرے سے بھی شناقش موبی نہیں سے ، تو پھر یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آپ مَالِیْ اَلَٰمِ اَوْلِا تَا قَصْ نَہِیں پایا جاتا ۔ وہ اس نے کہ آپ مَالِیْ اَلَٰمِ اَلَٰمِ اَلَٰمِ اَلَٰمِ اَلَٰمِ اِللَٰمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الله

<sup>(</sup>۱) قصورے مرادعلمی تقائق سے نابلد ہونا، جبکہ تقفیر سے حق کی معرونت کے لیے عدم جبتو کرنا مراد ہے، اور یہ دونوں فقائص حق تک پہنچنے کے لیے بنیا دی رکاوٹ ثابت ہوتے ہیں۔ (مترجم)

<sup>(</sup>۲) یعنی صدیث "محُلُّ بِدَعَةِ صَلَالَةً" ہے وہ سب بدعات مراد ہیں، جنہیں لوگ کی شرع ولیل کے بغیری ایجاد کر لیت ہیں، جبکہ "مَن سنَّ فِی الإِسْلامِ سُنَّة حَسَنةً" ..... "ہے وہ اعمال مراد ہیں جنہیں وہ اسلام میں کی شرع ولیل کی اساس پر اختیار کر لیتے ہیں۔ جبیا کہ حفرت عمر ڈٹاٹوٹ نے لوگوں کو جماعت کے ساتھ تراوی پڑھے کا طریقہ بتا ایا، اور ایکی اساس پر اختیار کر لیتے ہیں۔ جبیا کہ حفرت عمر انگار اساس وہ مجھے احادیث ہیں، جن سے میر ثابت ہوتا ہے کہ خود نبی خلافی نے مینماز صحابہ کو تین رات جماعت سے پڑھائی تھی۔ (مشرجم)

الفاظ: "مَنْ سَنَّ سُنَّةً" كا معنى " مَنْ أَحْيَا سُنَّةً" ( يعنى جس في كسنت كوزنده كيا) ب، لینی سنت اصل میں موجودتھی ،اس بڑمل ہور ہاتھا ، پھر وہ عمل بعد میں معدوم ہو گیا ،اور پھراس کے بعداے دوبارہ زندہ کیا گیا۔اس معنی کی روشنی میں 'مننی'' کی اضافت یبان نسبی ہوگی ،اورای طرح''بدعت'' کی اضافت بھی اس شخص کی طرف نسبی ہی ہوگی ،جس نے اسے متر وک العمل و مکھ کر پھر سے زندہ کردیا۔

اورایک تیسراجواب یہ جی ہے، جواس واقعہ سے اخذ ہوتا ہے، جس کے پیش آنے پرآپ نَا اللَّهُ فِي إلا الله من سُنَّ فِي الإسكام .... "ارشادفر مائ تصواقع رب كرايك روزني سَلَيْنَا كَى خدمت مِين ايك وفيد كى صورت مِين چندلوگ تشريف لا يخ، اوروه (فقروفاقه كى وجه ہے) انتہائی شدیداور تنگ حالت میں تھے۔آپ مَلَیْنِ نے ان کی پیھالت دیکھ کر صحابہ کرام طَالِينًا برلبيك كہتے ہوئے انواع واقسام كى اشياء لاكرركد ديں ، اسى اثناء ميں ايك انصاري صحالي - والنوا- ما ندى كى ايك تھلى اس طرح بحرك لائے ،كدان كا ہاتھ بوجھى وجد سے تھكا جار ہا تھا (۱) اور لا کراہے آپ مُن اللہ کے سامنے رکھ دیا۔ (صحابہ کرام کا یہ بے مثال ایثار دیکھ کر) آپ کا چره مبارك خوشى مع كل كياء اور فرمان الكه: " مَنْ سَنَّ فِي الإسكلام سُنَّة حَسَنة فَلَهُ أَجْوُهَا، وَأَجْوُ مَنْ عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ" لِين "جس في اسلام يس كوكي نيك سنت (طریقہ) جاری کی ، تواس کے لیے اینے کیے عمل کا بھی اجرو ثواب ہے، اوران کا ثواب بھی ، جو اس کے بعد قیامت تک اس (سنت) برعمل کرتے رہیں گے' اور اس حدیث میں لفظ

<sup>(</sup>١) بلك مديث فدكوريس بالفاظ بهي واردين : .... كَادَتْ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا بَلْ قَدْ عَجَزَتْ "يَنْ قريب تماكماس كاما تحوتفك حاتا، بلكة تفك بي كيا تفا"\_(مترجم)

# عبادت میں متابعت کی شرط کب پوری ہوتی ہے؟

بھائیو! میہ بات بھی اچھی طرح جان لیں ، کہ کسی بھی عمل میں متابعت ( کی شرط)(۱)اس وقت تک حاصل نہیں ہو سکتی ، جب تک وہ عمل چھامور میں شریعت کے موافق نہ ہو۔ (اور وہ چھ امور پیریں)

اول''سبب'': یعنی ایک شخص کوئی عبادت کسی غیر شرع سبب کے ساتھ منسلک کر کے اسے اللہ تعالی کے لیے انجام دی جارہی ہے) بدعت تعالی کے لیے انجام دی جارہی ہے) بدعت ہے، اور کرنے والے شخص پرمر دود ہے۔ اس کی مثال اس طرح ہے، کہ بعض لوگ ماہ رجب ک ستائیسویں رات کو بیدار رہتے ہیں، اور دلیل یہ پیش کرتے ہیں، کہ اس رات نبی سنائیل کومعراج کرائی گئی ہے۔ رات کوشب بیداری کرنی، تنجد پڑھنا تو عبادت ہے، لیکن جب اس عبادت کو ایک خاص سبب یعنی واقعہ معراج سے منسلک کیا گیا تو وہ بدعت بن گئے۔ کیونکہ اس نے اس

<sup>(</sup>۱) عمل میں متابعت ہو گف کی مرادیہ ہے، کہ کوئی عمل اس وقت تک رسول اللہ طافیۃ کے طریقہ کے مطابق نہیں ہو سکتا جب تک اس میں (آگے ذکر کیے جانے والے) چھامور کی موافقت نہ ہو، اور یہ بھی واضح رہے، کہ کی بھی عمل کی عنداللہ قبولیت کے لیے بنیادی دوشروط کا پایا جانا ضروری ہے (۱) اخلاص (۲) متابعت (مترجم)

عبادت کے لیے ایک ایسے سب کو بنیاد بنا کرائے مل میں لایا، جس (سبب) کی کوئی شرعی حیثیت ثابت نبيس (١)

اور بیملامت یعن سبب میں عبادت کا شریعت کے موافق ہونا انتہائی اہم ہے، اور اس سے لوگوں کے (اختیار وایجاد کردہ) بہت سے ان اعمال کی بدعیت واضح ہو جاتی ہے،جنہیں وہ سنت کے گمان سے اپنائے ہوئے ہیں۔

دوم "دجنس" ليني يجهي ضروري ب كه عبادت جنس مين شريعت كموافق مو،اس لي اگر کوئی شخص اللہ تعالی کے لیے کوئی عبادت انجام دیتا ہے اور اس کے لیے کسی ایس جنس کو اختیار (استعال) كرتا ہے،جس كى مشروعيت ثابت نہيں، تووہ عبادت بھى قابل قبول ند ہوگى، مثال كے طور پر کوئی شخص گھوڑے کی قربانی کرتا ہے، تو اس کی بیقربانی صحیح نہیں ہے، کیونکہ اس نے شریعت میں قربانی کے لیے کیے گئے مخصوص جنس کی مخالفت کی ، کیونکہ قربانی تو اونٹ ، گاتے اور بکری کی ہوتی ہے، گھوڑے کی نہیں۔

<u>سوم''مقدار'' ی</u>نی اگرایک شخص فرض مجھ کرایک نماز کااضافہ کرنا چاہتا ہے، توہم یہی کہیں گے،

<sup>(</sup>۱) ندکورہ سبب کی شرع حشیت کے عدم ثبوت سے مؤلف کی مرادیہ ہے، کداس رات کی یاد میں تخصیص کے ساتھ کوئی عبادت كرنى سنت رسول نا النظار عن ابت نبيس ، اور نه بي صحاب كاس بركوني عمل رباسي ، اور نه بي السي مخصوص عبادت كم لیے سبب بنانے کی کوئی دلیل موجود ہے اس لیے اسے بدعت قرار دیا گیا۔ البتہ امراء ومعراج کا واقعہ تو حق ہے، جوسیح نصوص سے ثابت ہے، اگر چداس کی تاریخ میں مؤرخین اور اہل سیر کے اقوال وآراء مختلف ہیں۔ اس لیے بیکہا جائے کہ نہ ٧٤ جب كى تحديد تاريخي طور يرضيح ب اورنه بى اس دات كاجشن منانايا اس راية مخصوص عبادات انجام ديناوغيره شرعي طور پائد ارترام) در ارترامی

یہ (عبادت) بدعت اور نا قابل قبول ہے، کیونکہ یہ اضافہ شریعت میں (فرض کردہ پانچ نمازوں کی محدود تعداد) کے خالف ہے۔ اس طرح اس وصف سے یہ بات بھی بدرجہ اولی ثابت ہوتی ہے کہ اگر کوئی شخص مثلا ظہر کی نماز (چار کے بجائے) پانچ رکعات پڑھ لیتا ہے، تو علائے امت کا بالا تفاق فیصلہ ہے کہ اس کی یہ نماز صحیح نہیں (بلکہ باطل) ہے۔

جہارم'' کیفیت' نے مثلا ایک شخص وضوکرتا ہے، اور (وضو کے لیے وار دہر تیب کا لحاظ کیے بغیر) پہلے دونوں پاؤں دھولیتا ہے، پھر سر کاسٹے کرتا ہے، پھر دونوں ہاتھ دھوتا ہے، اور پھراس کے بعد اپنا چہرہ دھوتا ہے، تو ہم یہی کہیں گے کہ اس شخص کا وضو باطل ہے، اس لیے کہ اس نے بیدوضو شریعت میں (وضو کے لیے بیان کردہ مخصوص) کیفیت کے برعکس کیا۔

خشم "مكان": (جگه) مثل اگركوئی شخص معجد كے علاوه كى اورجگه معتلف ہوتا ہے، تواس كايہ اعتكاف صحيح نہيں ہے، اس ليے كه اعتكاف صرف معجدوں ميں ہى ہوسكتا ہے، حتى كه اگرايك عورت كہتى ہے كہ ميں مصلَّى (لينى گھر ميں نماز كے ليخصوص جگه) ميں بيش كراعتكاف كرنا جا ہتى ہوں، تو اسكا بياعتكاف بھی صحیح نہيں ہے، كيونكه اس عبادت كے ليے شريعت ميں جو مخصوص جگہ يعنى مساجد كى تحديد نابت ہے، اس نے اس كى خالفت كى۔

ای طرح ایک اور مثال یہ بھی ہے کہ اگر کوئی شخص طواف کرنا چاہتا ہے، لیکن دیکھا کہ مطاف لوگوں سے بھر چکا ہے، اور مطاف کے اردگر دجگہ بھی ننگ ہو پھی ہے، تو مجد کے پیچھے سے طواف کرنے لگا، تو اس کا پیطواف شیخے نہیں ہے، کیونکہ طواف کے لیے جو جگہ مخصوص و متعین ہے، وہ تو بیت اللہ ہے، اور یہی تھم اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیا ہے: ﴿وَطَهِّ وَ مَنْتِ يَى لِلطَّائِفِينَ ﴾ (سورة العج، آیت: ۲۷)

ترجمہ: ''اورمیرے گھر کو پاک رکھ طواف کرنے والوں کے لیے''۔

غرض کوئی بھی عبادت اس وقت تک''عمل صالح''نہیں کہلائی جاسکتی ، جب تک اس میں دوشرطیں نہ پائی جائیں: اول:'' اخلاص''، دوم:'' متابعت'' اور بیمتابعت سابق الذکر چھامور (کی رعایت کرنے) کے بغیر حاصل نہیں ہو کتی۔

### بدعات میں مبتلا لوگوں سے در دمندانہ گزارش

ممکن ہے کہ بدعات کی دلدل میں مبتلا لوگوں کے مقاصد نیک ہی ہوں ،اوروہ (بدعات کا ارتکاب کرکے ) خیر ہی ہوں ،کین میں ان سے کہنا چا ہتا ہوں کہ اگرتم واقعی خیر کے طلب گار ہو، تو اللہ کی قتم ! ہم نہیں جانتے کہ اس خیر کے حصول کے لیے سلف صالحین - رضی اللہ عنہم - کی راہ کے بغیر بھی کوئی اور راہ بہتر ہے۔

میرے دینی بھائیو! رسول اکرم نگائی گی سنت مطہرہ کومضبوطی سے پکڑے رکھو، اورسلف صالحین کی راہ پرگامزن ہوجا وَ، اورای (منج ) پر چلوجس پروہ چلے تھے، اور جان لو کہ بیتمہارے لیے کوئی گھاٹے کا سودانہیں ہے۔

### بدعات كى يابندى اورسنن رسول منافياً كاضياع

اور میں سے بات کہتا ہوں۔ اور اللہ کی پناہ! کہ کوئی ایسی بات کہدووں، جس کا جھے علم نہیں۔

کہ آپ ان اٹل بدعت میں سے بہت سے لوگوں کو بدعی اعمال انجام دینے میں بڑا حریص اور
پابند پائیں گے، اور جب ان امور کو بجالانے کی نوبت آتی ہے جن کی نثر کی حیثیت سنت کے
دلائل سے ثابت ہے تو وہ آپ کو اس میں بڑے ست اور کمزور نظر آئیں گے۔ آپ انہیں بڑی
ہمت وحرص کے ساتھ بدعات پڑئل کرتے دیکھیں گے، لیکن جب وہاں سے فارغ ہوجاتے ہیں
تو نثر لیعت میں ثابت شدہ سنتوں پڑئل کرتے دیکھیں گے، لیکن جب وہاں سے فارغ ہوجاتے ہیں
تو نثر لیعت میں ثابت شدہ سنتوں پڑئل کے معاملے میں بڑے ضعف اور فتور کا شکار نظر آئیں
گے۔ اور بیسب پچھ دلوں پر بدعات کے نقصا نات کا شاخسانہ ہے، کیونکہ بدعات کی وجہ سے دل
مرتب ہوتے ہیں، بلکہ بیہ بات ذہی نشین کر لیں جیسا کہ اسملاف میں سے بعض اٹل علم کا کہنا ہے
مرتب ہوتے ہیں، بلکہ بیہ بات ذہی نشین کر لیں جیسا کہ اسملاف میں سے بعض اٹل علم کا کہنا ہے
کہ جوقوم اللہ کے دین میں کوئی ایک بدعت ایجاد کر لیتی ہوتاس کے مقابلے میں وہ ایک سنت یا
اس سے بھی بڑھ کرکوئی اور عمل ضائے کردیتی ہے۔

لیکن جب انسان میں اس بات کاشعور پیدا ہو، کہ وہ شریعت کے احکام واوامر کا تابعد ار ہےنہ کہ شریعت بنانے والا، یا اس کے احکام واوامر کوصا در کرنے والا، تو اس شعور کی وجہ سے اسے خشیت الہی ، خشوع وخضوع، اکساری، تذلل اور رب العالمین کی غلامی بدرجہ کمال اور امام استھین ، سید المرسلین ورسول رب العالمین شاشیج کی اتباع وفر مانبرداری بدرجہ تمام حاصل ہوتی

اور میں اینے ان مسلمان بھائیوں کو (خیرخواہی کے طور پر) پرفسیحت کرتا ہوں جو بعض برعات کواستحسان کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں، چاہے وہ بدعات اللہ تعالی کی ذات کریم، یا اس کے اساء وصفات سے متعلق ہوں ، یا ان کا تعلق رسول الله مَاليَّةِ الله كا ذات اقدس یا آپ كی شان وعظمت ہے ہو، کہوہ اللہ کا تقوی اختیار کریں ، اوران بدعات سے باز آجا کیں ، اورائے ہرامر کی بنياداتباع پر تهيس نه كدابتداع ير، اخلاص يرنه شرك ير، اورسنت رسول يرنه كدنوا يجاد بدعات ير، اوراس اساس پرجے الله تعالى بيندفر ماتا بندكر جے شيطان بيند كرتا ہے۔ اور پر انہيں (آزما كر) ديكھيں كەكىپےان كے دلول كوسلامتى، نئى زندگى، اطمينان، راحت اورعظىم روشى حاصل ہوتى

آخريس دعا گومول كمالله تعالى مميل مدايت يافته اور مدايت كاداعى ،اوراصلاح كرف والے قائدین میں سے بنائے ، ہمارے دلوں کوا بیان اور علم کے نور سے روش کردے ، اور جو کچھ علم ہمیں حاصل ہےاہے ہمارے لیے باعث وبال نہ بنائے ، اور ہمیں اپنے مومن بندوں کی راہ پرچلائے ،اورہمیں اپنے پر ہیز گار دوستوں اور کامیاب و کامران جماعت میں سے بنائے۔ وصلَّى اللَّه وسلَّم على نبينا مُحمَّدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

But in the property of the property of the

日本の大きなとは、100mmのではないというというというというという

يِّت اللي عَمِّ عَ وَعَمِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ

なったべんではないのはない場合はないないましていると

دومرارماله: "حكم الاحتفال بالمولد النبوي"

# جشن ميلا دالنبي الله كي شرعي حبثيت

السنيا لله والمناحة والشاحة على وعول الله غلى آله وصحه ومن

از فآوی الشیخ العلامه عبدالعزیز بن عبدالله بن باز \_ رحمه الله\_ سابق مفتی اعظم مملکت سعودی عرب دسابق سربراه سعودی کبارعلاء کونسل دسابق سربراه سعودی کبارعلاء کونسل

ترجمه وتفهيم/ابوشمس عبداللطيف التشميري فاضل اسلامك يونيورش مدينه طيب

からんかいましているとも、これはないないないというというなんというと

عاحد الملالا لالما ألم الك المات المال المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

## بسم الله الرحمن الرحيم المعال المعالات المعالية

الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَمَنِ اهْتَدَى بِهُدَاهُ، أُمَّا بَعْدُ:

لوگوں کی ایک کثیر تعداد نی اکرم محدرسول الله ظافیرا کے یوم بیداکش کے حوالے سے مجالس ومحافل کے انعقاد، وہاں پر آپ مُلْاثِيْل کے حاضر ہونے کا اعتقاد رکھتے ہوئے تعظیما کھڑا ہوجانے ،اور درود وسلام بھیجنے کے ساتھ ساتھ ان دیگر اعمال کی شرعی حیثیت کے بارے میں بار بارسوال کرتی ہے جواعمال جشن میلا د کی غرض سے آ راستہ کی جانے والی محفلوں میں انجام دیے طتين-

جواب میں یہی کہا جاسکتا ہے کہ رسول الله مظافیظ کا بوم میلا دیا کسی اور کا بھی بوم پیدائش منانا اور اس حوالے سے محفلیں منعقد کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ میلا دمنانا اور اس حوالے سے محفلیں منعقد کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ میلا دمنا نا دین اسلام میں ایک نو ایجاد بدعت ہے،اوراس کی دلیل بیہے کہ زمان کے اعتبار سے اسلام کی اولین اور شرف ومقام کے اعتبار سے افضل ترین پہلی تین صدیوں میں میاا د کے نام پر کوئی دن اورجش نہیں منایا گیا۔ نبی حبیب مَالْیُام نے خودا پی حیات طیب بیں اس تنم کی کوئی محفل منعقد فر مائی ، نہ ہی آپ کے بعد آپ کے خلفاء راشدین رضی اللعنبم اجمعين نے اپنے دورخلافت میں اس نام پر سی مجلس کا انعفا دواہتمام کیا۔

اصحاب رسول رضى الله عنهم الجمعين ميس سے كسى أبي صحابي نے بھى اس حوالے سے كوكى محفل سجائی ، نیان کے بعد آنے والے اخلاص وعمل کے پیکر تابعین کرا مرحمہم اللہ اجمعین نے اس نام پر کوئی مجلس رحیا ئی۔ حالانکہ صحابہ عظام اور تا بعین کرام بعد میں آنے والے لوگوں کے مقابلہ میں سنت رسول منافیظ کا زیادہ علم وقبم رکھنے کے ساتھ ساتھ آپ کی ذات اقدی سے بدرجہ کمال محبت کرنے والے، اور آپ مُلاثِيْظ کی شريعت مطهره پر بدرجه تماعمل کرنے والے لوگ تھے۔

ثى اكرم تَنْ فَيْم كَالْكِ مديث ثابت ، جس مين آپ مَنْ الْفِيمُ ارشاد فرمات بين: " مَنْ أَحْدَتُ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ" (صحيح بنحارى ومسلم بروايت ام المؤمنين حضرت عائشه رضى الله عنها)

ترجمہ:''جس نے ہمارے دین ٹیں کوئی ایسی چیز ایجاد کی ،جس کا دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے، تووہ (نوایجاد) چیز مردود (نا قابل قبول) ہے''۔

ا يكاور صديث يُل آپ تَاتِيمُ ايول ارشادفر است بَيل: " عَلَيْ كُدُم بِسُنَتِي وَسُنَّةِ الْحُلَفَاءِ السَّاشِدِينَ الْمَهْ فِدِينِ مِنْ بَعْدِي، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْمُعُودِ، فَإِنَّ كُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ صَلالَةٌ" (مندامام احرب وايت حفرت عرباض بن ماديدض الشعند)

اس مدیث میں آپ منافیق صحابہ کرام ۔ رضی الله عنہم ۔ سے خاطب ہو کر انہیں بی حکم فرماتے ہیں کہ '' تم میری سنت ، اور میرے بعد رشد و ہدایت یا فتہ خلفاء رضی الله عنهم کی سنت کو لازم پکڑو۔ اس کو مضبوطی سے تھام لو، اور دانتوں سے پکڑے رکھو۔ اور خبر دار! دین میں نئی ایجادات سے بچو، کیونکہ دین میں ہرا بجاد بدعت ہے، اور ہر بدعت گراہی ہے'۔

فدكوره بالا دونون احادیث مباركه مین بدعات ایجاد كرنے پر شدید تنبیه، اور ان پر عمل كرنے سے انتہائى تخی كے ساتھ منع كيا گيا ہے۔ جبكه الله رب العزت اپنى تعلى اور واضح كتاب قرآن مجيد مين مختلف مقامات پرارشاوفرماتے ہيں: ﴿وَمَا آتَا كُمُ السَّرْسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا ﴾ (سورة العشر: ٤)

ترجمہ: ''اور جو کھورمول تمہیں دے،اسے لےلو،اور جس چیز سے دہ تمہیں رو کے،اس سے رک جاؤ''۔ اورايك دوسرى جدارشاد بارى تعالى بن ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيَبهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (سورة النور ٣٠٠)

ترجمہ:'' پس ان لوگوں کو جورسول کے حکم کی خلاف ورزی کرتے ہیں ڈرتے رہنا چاہیے کہ کہیں وہ ز بردست آفت کی زومیں نہ آئیں ، یا آئیں در دناک عذاب نہ گھیر لے''۔

الله تعالى كے اس فرمان پر بھی غور كريں، جس ميں ارشاد ہوتا ہے:﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُو لِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (سورة

ترجمہ: '' در حقیقت تمہارے لیے اللہ کے رسول میں ایک عمدہ نمونہ ہے، ہرا س محض کے لیے جواللہ تعالی اور بوم آخرے کا امیدوارہے، اور بکشرت اللہ تعالی کی یاد کرتاہے'۔

ايك اورمقام يرالله تعالى كاارشادى: ﴿ وَ السَّبِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمُ بِإِحْسَان رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوًا عَنْهُ وَ اَعَدَّ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجُرِيُ تَحْتَهَا الْأَنْهِارُ خُلِدِيْنَ فِيهُمَا آبَدًا ذِلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ (سورة التوبة: ١٠٠) ترجمہ: اور وہ مہاجرین وانصار جنہوں نے ایمان قبول کرنے میں سبقت کی ، اور وہ لوگ بھی جو راستبازی کے ساتھ ان کے پیرو ہیں، اللہ تعالی ان سب سے راضی ہوا، اور وہ بھی اللہ تعالی سے راضی ہوئے۔اللہ تعالی نے ان کے لیے ایسے باغات تیار کرر کھے ہیں جن کے ینچ نہریں بہتی مول کی ،اوروہ ان میں ہمیشہ رہیں گے، یہ بری عظیم الشان کامیابی ہے'۔

الله رب العزت كاس فرمان يربهي تدركري، فرمان بارى تعالى ب: ﴿الْمَيْسُومُ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيْتُ لَكُمْ الْإِسْلامَ دِينًا ﴾ (سورة المائدة: ٣)

ترجمہ:" آج میں نے تہارے لیے تمہارے دین (اسلام) کو کمل کردیا اور میں نے تم پراپی

نعت تمام کردی، اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر راضی ہوگیا''۔

قرآن کریم میں اور بھی بہت ی آیات ہیں جوائ موضوع کے بیان میں وارد ہوئی ہیں۔ لیکن قرآن کریم کی ان واضح آیات کے باوجود بھی میلا دجیسی بدعات کوایجاد کرنے کا مطلب یہی لكاتا ہے كداللہ تعالى نے اس امت كے ليے اپنا دين كمل نہيں فرمايا ہے، اور نہ ہى رسول اللہ من امت تك وه احكام ببنيائ بين، جن يرعمل بيرا موتا امت كے ليے ضروري تھا۔ يہاں تک کہ بعد میں آنے والے لوگ ظاہر ہو جاتے ہیں ، اور الله تعالی کی شریعت میں ایسی ایسی بدعات ایجاد کر لیتے ہیں ،جن کے اذن ومشر وعیت کی کوئی دلیل موجو زنبیں ہے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ ان بدعات کے موجدین اس زعم باطل میں بھی مبتلا ہیں کہان کی ایجاد کردہ یہ بدعات اور ان پر عمل ان کے لیے اللہ کی قربت کے حصول کا ذریعہ ثابت ہوں گی۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی کے دین میں اس طرح کی چیزوں کا ایجاد کرنا ، اور پھران پڑمل کر کے انہیں اللہ تعالی کے تقرب کے حصول کا ذرایعہ جھناانتہا کی خطرناک معاملہ ہے۔ بلکہ بیاللہ تعالی پرعدم بھیل دین ادراس کے رسول من الله يعدم تبلغ شريعت كا ايك الزام بهى ب- حالانكد حق يه ب كدالله تعالى في ايد بندوں پراپنادین مکمل فرمایا ہے اوران پراپنی نعمت تمام کردی ہے۔اور نبی مُلَاثِیَّا نے بھی دین کی ہر بات کووضاحت وبیان کے ساتھ امت تک پہنچا دیا، اورلوگوں کو ہراس راہ کی راہنمائی فرمائی جو انہیں جنت تک لے جائے گی ،اور ہراس راہ پر چلنے سے منع فر مایا ، جوانہیں جہنم کی طرف لے چلے گی۔جیسا کہ حفزت عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہما ہے مروی ایک صحیح حدیث سے ثابت ہے، کہ رسول الله مَرَاثِيْرِ نِهِ مَا يَعَتُ اللَّهُ مِنْ نَبِيِّ إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ يَذُلَّ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْرٍ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ ، وَيُنْذِرَهُمْ شَرٌّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ" (صحيح مسلم) ترجمه. ''الله تعالی نے جس نبی کوبھی مبعوث فرمایا،اس پر میدواجب تھا کہ وہ اپنی است کو ہراس چیز کی را ہنمائی فرمادے جس ٹیں ان کی بھلائی سجھتے تھے، اور ہراس چیز سے انہیں ڈرادے جس میں ان کی بربادی سجھتے تھے''۔

اور بیہ بات معلوم اورمعروف ہے کہ جمارے نبی محمد منافیظ ہی تمام انبیاء علیم السلام میں سب سے افضل، بلند وبرتر اور سلسلہ نبوت کے آخری چراغ ہیں، اور وہ دین کی امانت اور خیر خواہی کے پیغام کو بدرجہ کمال امت تک پہنچانے میں بھی سب سے بڑھ کر ہیں۔اورا گرمیلا و کے نام پرجشن مناناالله تعالی کے محبوب اور بسندیدہ دین اسلام میں جائز ہوتا ،تو آپ مَالْظُمُ نے امت کواس بارے میں ضرور بتلایا ہوتا، اتنا ہی نہیں بلکہ اپنی حیات طیبہ میں ہی یوم میلا و کی مناسبت مے مخلیں منعقد کر کے اس بارے میں اپنی امت کی عملا رہنمائی فرمائی ہوتی۔ یا کم از کم آپ کے بعدآپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین ہی نے آپ مظافیظ کے بوم میلا دیے حوالے سے مجالس ومحافل کا انعقاد کر کے اس جشن کی طرح ڈالی ہوتی ۔لیکن اگر آپ مُلاَثیم کی حیات طیبہ اور صحابہ كرام رضى النُّدعنهم كےعہد سعيد ميں اس قتم كا كو ئى دن منايا گياءاور نہ كوئى محفل سجائى گئى تو پھر بيہ حقیقت عیاں ہوتی ہے، کہ میا! دی جشن کا اسلام کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے، بلکہ رید میں میں پیدا کردہ ان نوایجاد بدعات میں ہے ایک بدعت ہے جن ہے آپ نگائی امت کو بچنے اور دورر ہے کی ہر وفت تاکید فرماتے تھے، جبیہا کہ ابتدا میں ذکر کی گئی دو احادیث مبارکہ سے صاف ظاہر ہے۔ادران کےعلاوہ اور بھی بہت می احادیث وارد ہیں، جن میں بدعات کی قباحت اوران ہے بچنے کا واضح بیان موجود ہے۔ مثال کے طور پر ایک اس حدیث کے وہ الفاظ جو آپ تَنْ يُمُّ وَطبه جمعه من بيان كرتے تھے۔ "أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ" (صحيح مسلم) ر جمہ: '' بتحقیق بہترین کلام اللہ تعالی کی کتاب ہے۔ اور سب سے عمدہ طریقہ محمد را اللہ اللہ کا طریقہ ہے،اورسب سے بدتر مین کام وہ ہیں،جن کو دین میں ایجاد کیا جائے،اور دین میں ہرنو ایجاد چیز گمراہی ہے''۔

اس کے علاوہ بھی بہت می قرآنی آیات اور احادیث مبارکہ ہیں جو بدعت کی تاہی وخرابی اورا بیجاد بدعت کی ندمت کے مفہوم کو بیان کرتی ہیں۔

كتاب وسنت كى درج بالا اور ان كے علاوہ ويكر دلاكل كى بناء ير علماء امت كى ايك جماعت نے میلا دی بدعت منانے اور اس غرض مے مفلوں کے انعقاد کی صراحت کے ساتھ تکیر ومذمت كے ساتھ ساتھ اس سے بيخ كى تاكيدكى ہے ليكن بعد ميں آنے والے بعض لوگول في علماءامت کی اس واضح اور مدلل رائے کے برعکس میلا دمنانے کواس شرط کے ساتھ جائز قر ار دیا ، کہ میلا د کے نام پر منعقد کی جانے والی مجالس میں کوئی ایسا کام نہ کیا جائے جوشریعت کی تعلیمات کے منافی ہو، مثلا آپ کی شاں اقدس میں غلونہ کیا جائے ، مرد وزن کا اختلاط نہ ہو، اور گانے بجانے کے آلات کا استعال نہ ہو۔ اسی طرح ان اعمال کے علاوہ بھی کوئی ایسا کام نہ کیا جائے جو ان منگرات اورمنہیات پرمشمل ہو،جن کا انجام دینا ازروئے شریعت ناجائز ہے۔اس طرح ہے میلاد کے قیام کے لیے جواز کارات نکالنے والے متاخرین نے اسے بدعت حنہ گردانا۔ اك شرعى قاعدو: "رُدَّ مَا تَنَازَعَ فِيهِ النَّاسُ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ وَسُنَّةِ رَسُولِهِ مَثَلِيْكُم،" "بي شریعت کا بنیادی قاعدہ ہے کے الوگ جب دین کے کسی مسئلہ میں آپسی تنازع (اختلاف) کاشکار ہوجا ئیں، تواس مختلف فیہ سئلہ کواللہ تعالی کی کتاب ( قرآن مجید ) اورا سکے رسول مَا اَثْنِام کی سنت مطهره كى طرف لوٹايا جائے ، جيسا كدارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ يَأْيُّهَا الَّذِيْنَ امْنُو ٓ ا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ اَطِيُسعُوا الرَّسُولَ وَ اُولِي الْآمُو مِنْكُمُ فَإِنْ تَسَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْاجِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَّ أَحْسَنُ تَأْوِيُّلا ﴾ (سورة

لنساء، آیت: ۵۹)

ترجمہ: ''اے ایمان والو! فرمال برداری کرواللہ تعالی کی ،اور فرمال برداری کرورسول مظافیم کی ،
اوران لوگوں کی جوتم میں سے صاحب امروا ختیار ہوں ، پھرا گر کسی معاملہ میں نزاع (اختلاف)
ہوجائے تو اسے اللہ تعالی اور رسول مظافیم کی طرف لوٹا کو، اگرتم اللہ تعالی اور روز قیامت برایمان
رکھتے ہو، پہلریقہ بہت اچھا اور انجام کے اعتبار سے بہترین ہے''۔

ايك دوسرى جكم ارشاد موتاب: ﴿ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ (سورة الشورى: ١٠)

ترجمہ: ''اورجس معاملہ میں بھی تہارااختلاف ہو، تواس کا فیصلہ اللہ تعالی ہی کی طرف ہے'۔

چنانچہ ہم نے ان قرآنی آیات ہے ما خوذ اس شرعی قاعدے پڑمل کرتے ہوئے مسلہ جشن میلا دکواللہ تعالی کی کتاب قرآن مجید پر پیش کیا، تو ہم نے دیکھا کہ اللہ تعالی ہمیں اپنی اس کتاب میں نبی اکرم خلیٹی کی بیان کی ہوئی شریعت پر مکمل عمل پیرا ہونے کے ساتھ ساتھ ان تمام چیز وں سے اجتناب کرنے کا تحکم فر مایا ہے جن سے آپ خلیٹی نے دور رہنے کی تاکید فر مائی ہے۔ اس طرح یہ بھی دیکھا کہ اللہ رب العزت نے اس امت کے لیے اپنے دین کو کمل فر مایا ہے۔

اور جب دین کمل ہو چکا ہے اور جشن میلا د کا کوئی ثبوت آپ ٹائٹی کی بیان کر دہ ٹریعت میں نہیں پایا جاتا ہے، تو بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ اس کا اس دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے، جس دین کی اللہ تعالی نے ہمارے لیے تھیل فر مائی ہے۔

اوراس طرح ہم نے اس مسلکونی نا این کا مست مطہرہ کی طرف بھی لوٹا یا ہو ہم نے کہیں پیا اوراس طرح ہم نے اس مسلکونی نا این مسلکونی مست مطہرہ کی طرف بھی لوٹا یا ہو یا کسی کو متانے کا سینے میں بالیہ ایسا کوئی جوت تک نہ ملاجس سے یہ پتہ چلے، کہ آپ ما ایک کوئی مسللہ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اس تم کی کوئی محفل سجائی ہو۔جس سے یہ تھیقت واضح ہوجاتی ہے کہ میلاو

منانے کا دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ یددین میں ایک نو ایجاد بدعت ہے، جس سے یہودنصاری کی عیدوں سے مشابہت اختیار کرنالازم آتا ہے۔

ندکورہ بالا وضاحت سے ہرائ شخص پر پیدھتیت عیاں ہوجاتی ہے جوتھوڑی بہت عقل اور معمولی بصیرت بھی رکھتا ہو، اور اس کوئل کی معرفت کا شوق اور تعصب سے بالا تر ہوکر انصاف سے اس کی تلاش مطلوب ہو کہ جشن میلا د کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ بیددین اسلام میں ان نو ایجاد بدعات میں سے ایک بدعت ہے جن سے اللہ اور اللہ کے رسول مالی تا اجتناب کرنے کا تھم فر مایا ہے۔

اور کی ایسے شخص جے اللہ تعالی نے عقل وہم سے نواز اہوکولوگوں کی اس کثرت کو دکھے کر دھوکہ نہیں کھانا چاہیے، جو دئیا کے مختلف حصوں میں میلا دکے نام پر جش کا اہتمام کرتی ہے۔

کے ونکہ تعداد کی قلت یا کثرت حق وباطل کے درمیان تفریق کا پیانہ نہیں ہوا کرتیں، بلکہ حق شری دلائل سے پہچانا جا تا ہے۔ جیسا کہ یہودونساری کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ﴿ وَ قَالُوا لَنُ مُذَا مُن کَانَ هُو دُا اَوْ نَصْرای تِلْکَ اَمَانِیْهُمُ قُلُ هَا تُوْا اُرُهَا اَکُهُمُ لَان کُنتُمُ صَلَّا قِیْنَ ﴾ (سورة البقرة: ۱۱۱)

ترجمہ: ''اوران کا کہنا ہے کہ جنت میں کوئی داخل نہیں ہوگا، الا جو (یہودیوں کے خیال کے مطابق) یہودی ہوگا، یہ تو ان کی تمنا کیں کے مطابق) یہودی ہوگا، یہ تو ان کی تمنا کیں ہیں، آپ ان سے فرماد یہے، کہا گرتم اپناس دعوے میں سیخ ہوتو پھراس کی دلیل پیش کرؤ'۔
ایک دوسری جگہ باری تعالی کا استادہ: ﴿وَإِنْ تُسطِعْ أَكْفَرَ مَنْ فِنِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ (سورة الانعام: ۱۱۷)

ترجمہ: ''(اے نبی)اگرآپ دنیامیں رہنے والوں کی اکثریت کے کہنے پر چلیں گے، تو وہ آپ کو

الله تعالی کی راہ سے بے راہ کردیں گے'۔(۱)

سے بات طے ہے کہ میلا دمنانا بہر حال بدعت ہے، کیکن اس کے ساتھ اس حوالے سے منعقد کی جانے والی محفلیں بھی اکثر و بیشتر حرام کا موں اور فحش کا ریوں سے خالی نہیں ہوتیں، مثلا مردوں اور عورتوں کا اختلاط، ڈھول پیٹنے اور گانے بجانے کے آلات کے علاوہ نشہ آور اشیاء کا استعال وغیرہ وغیرہ وغیرہ ۔ بلکہ ان سب برائیوں اور سیاہ کاریوں سے بڑھ کر گناہ ''شرک اکبر'' کا ارتکاب بھی بسا اوقات ان محفلوں میں ہوتا ہے۔ وہ اس طرح کہ لوگ وہاں نبی منافی اور دیگر اور کی شان میں غلوکرتے ہیں، بلکہ بیا عقادر کھتے ہوئے کہ آپ منافی علم غیب رکھتے ہیں اور این سے فریا دری اور مدو طلب کرتے ہیں۔ اور ای طرح اور بھی بہت سے انہیں پکارتے ہیں اور ان نے فریا دری اور مدو طلب کرتے ہیں۔ اور ای طرح اور بھی بہت سے باطل اعتقادات کے نتیج میں بہت سارے لوگ ان محفلوں میں کفریدا عمال کر ہیٹھتے ہیں، جو محفلیں وہ رسول اللہ منافی ہو میں بہت سارے لوگ ان محفلوں میں کفریدا عمال کر ہیٹھتے ہیں، جو وہ اولیاء بھتے ہیں۔ حالانکہ آپ منافی ہو ہی الدین منافی ہو ہیں الدین آپ منافی ہو ہی الدین الدین منافی ہو ہیں الدین الدین الدین ہو ہوں الدین الدین الدین الملک مَنْ کانَ قَبْلَکُمُ الْفُلُو فِی اللّذین '' رمسد النسانی وابن ماجہ وحاکہ ہروایت حضرت عبد اللہ بن عباس دھی اللہ عبدہ اللہ عبدہ ما)

<sup>(</sup>۱) قرآن کریم کی ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ راہ تی پر چلنے والے اوگ کم بی ہوتے ہیں۔ اور اس حقیقت کا مشاہدہ ہرزمانہ میں کیا گیا ہے۔ اس لیے کئی عمل یا رائے پر کھڑ ت سے اوگوں کا عمل اس کی صحت کی دلیل نہیں ہو عکتی۔ بلکہ نبی کر ہم نہ کا فرمان ہے، کہ میری امت کا فرقوں میں بٹ جائے گی جس میں صرف ایک بی فرقہ جنت میں وافل ہوگا، اور وہ ناجی فرقہ وہ ہوگا جوآپ اور آپ کے صحابہ کے نتش قدم پر چلنے والے ہوں گے۔ ( تفصیل کے لیے دیکھیے: ابو داور، باب: شرح المنہ اور ترفدی، کتاب الایمان ) جبکہ معروف سحابی حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ: "الْ جَدَمَاعَهُ مَا وَافَقَ الْحَقَّ وَ إِنْ کُنْتَ وَ حُدْکَ، یعنی جماعت وہی ہے جو تی (دلیل) پر ہو خواہ تم تنہا ہی کیوں شہو۔ اس قول کو فرق کی اللہ عنہ کا قول ہے کیوں شہو۔ اس قول کو فرق کی اللہ عنہ کا قول ہے۔ (متر جم)

ترجمہ:'' خبر دار! دین میں غلو (حد سے تجاوز) سے بچو، کیونکہ دین میں غلو ہی سابقہ امتوں کی ہلاکت کا سبب طہرا''۔

ايك اور حديث من آپ تَلْيُّمُ فرمات بني: "كَاتُسطُوونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى عِيسَى ابْنَ مَوْيَمَ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ" (صحيح بحارى، بروايت عبد الله بن عمر دضى الله عنهما)

ترجمہ: ''تم لوگ میری شان میں غلو (حدے زیادہ تعریفیں) کر کے مجھے میرے مقام سے نہ بڑھاؤ، جس طرح حضرت عیسی ابن مریم کے بارے میں نصاری نے غلو کیا، بلکہ میں تو اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوں، اس لیےتم لوگ (مجھے) اللہ کا بندہ اور اسکارسول ہی کہؤ'۔

اور سایک بجیب وغریب معاملہ ہے، کہ بہت سے لوگ ان بدعتی مجالس میں ہڑے جذبے اور انتہائی گرمجوثی کے ساتھ شریک ہوجاتے ہیں ،شریک محفل ہی نہیں ، بلکہ وہ میلا دی محافل کا دفاع بھی کرتے ہیں ،لیکن وہی لوگ دوسری طرف ان فرائض میں پیچھے نظر آتے ہیں، جن میں اجتماعی شرکت اور قیام جماعت کو اللہ تعالی نے واجب قرار دیا ہے۔ بلکہ اس معاملے میں وہ است لا پرواہ ہو بچکے ہیں کہ کہ وہ اتنا ہڑا گناہ کرنے کے باوجود بھی نہی تیجھتے ہیں کہ ان سے کوئی گناہ ہی مہیں ہور ہاہے۔ بلاشبہ اس تسامل اور لا پرواہ می نمینیا ذی وجو ہات ایمان کی کم وری علم وبصیرت کی کی اور ان دلول کی وہ حالت زار ہے جوگنا ہوں اور سیاہ کاریوں سے زنگ آلود ہو بچے ہیں۔ کی کی اور ان دلول کی وہ حالت زار ہے جوگنا ہوں اور سیاہ کاریوں سے زنگ آلود ہو بچے ہیں۔ للہ تعالیٰ ہمیں اور تمام مسلمانوں کو عافیت بخشے۔

ایک اور عجیب بات میر بھی ہے، کہ میلا دی مجالس میں شریک ہونے والے بعض لوگ میر گمان بھی رکھتے ہیں کہ میلا د کے نام پر ان کی سجائی ہوئی ان محفلوں میں رسول اللہ مُلَّاثِیُمُ عاضر ہوتے ہیں اور اس اعتقاد سے وہ تکریم تعظیم کی غرض سے دور ان مجلس آپ کا استقبال کرنے کے لیے کھڑے ہوجاتے ہیں، حالانکہ آپ کی حاضری کا بیاعتقاد انتہائی باطل سوچ پر ہن ہے، جبکہ خیر مقدم میں کھڑے ہونے کا بیٹل بدترین جہالت کا نتیجہ ہے۔ کیونکہ رسول اللہ مَا الله عَلَیْ قیامت سے پہلے اپنی قبر مبارک سے نہیں نگلیں گے، نہ کس سے ملاقات کریں گے، اور نہ ہی میلا دکی ان محفلوں میں حاضر ہوں گے، بلکہ وہ قیامت کے دن تک اپنی قبر مبارک میں رہیں گے، آپ مُلَّافِیْ کی میں حاضر ہوں گے، بلکہ وہ قیامت کے دن تک اپنی قبر مبارک میں رہیں گے، آپ مُلَّافِیْ کی روح مبارک وارکرامت (جنت) میں رب العزت کے پاس اعلی علیین کے مقام میں ہے۔ جیسا کہ مورة المؤمنون میں ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ ثُنَمُ اِنَّکُمُ بَعُدَ ذَلِکَ لَمَیْتُونَ ﴾ (آیت نبر ۱۲٬۱۵)

ترجمہ:'' پھرتم اس کے بعدیقیناً مرجانے والے ہو، پھر قیامت کے روز بلا شبقم سب اٹھائے جاؤ گئ'۔

اوررسول الله مَا اللهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ كَارِشَا وكرامى ب: " أَنَا أَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَنَا أَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَنَا أَوَّلُ شَافِع وَمُشَفَّع"

ترجمہ:'' قیامت کے روز سب سے پہلے میری قبر چاک ہو جائے گی، ادر سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا،اور مہب سے پہلے میری شفاعت کوقبول کرلیا جائے گا''۔

فد کورہ بالا آیت کریمہ اور حدیث نبوی ، اور اس مفہوم و معنی میں وار ددوسری آیات وا حادیث اس بات پر واضح دلالت کرتی ہیں کہ نبی کریم مُنافیظ اور ان کے علاوہ تمام دیگر اموات قیامت کے روز ہی اپنی قبروں سے باہر نکلیں گے ، اور بیمسئلے تمام علماء امت کے درمیان متفقہ مسئلہ ہے ، جس میں کوئی اختیا ف نہیں یا یا جاتا ہے۔

آبد اان صرح ولائل اور واضح حقائق کے مدفظر ہرایک مسلمان کواس طرح کے مسائل میں خبر دار رہتے ہوئے ، ان تمام بدعات وخرافات سے اجتناب کرنا چاہیے جنہیں جاہل لوگوں اور ان کے کارندوں نے خود سے ایجاد کرلیا ہے۔اور اللہ تعالی نے ان کی مشروعیت پرکوئی دلیل نازل نہیں قرمائی ہے۔ دعا گوہوں کہ اللہ تعالی ہمیں دین پر کاربندرہے کی توفیق بخشے، کیونکہ اس کی المداد وقوفیق کے بغیر نہ کی گناہ سے بچاجا سکتا ہے، نہ بی کوئی علی صالح انجام دیا جا سکتا ہے۔ رہا سکلہ رسول اللہ نا اللہ اللہ تا اللہ تعالی کا تقرب حاصل کرنے کا افضل ترین در بعیہ ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿إِنَّ اللّٰهَ وَ مَلْنِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِي يَا تَيْهَا الَّذِيْنَ امْنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسُلِيْمًا ﴾ (سورة الاحزاب: ۵۲) ترجمہ: "اللہ تعالی (۱) اور اس کے فرشتے نبی مَن الله اللہ کے بین، اے ایمان والوا تم بھی ان ترجمہ: "اللہ تعالی (۱) اور اس کے فرشتے نبی مَن اللہ اللہ کے بین، اے ایمان والوا تم بھی ان

اور في مُنْ اللَّهُ كَافر مان عالى ب: " مَنْ صَلَّى عَلَيٌّ مَرَّةٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْوًا" (صح مسلم، منداحه منن ابوداد، رَنْ كاوابن ماجر دوايت حضرت ابو ہريره رضى الله عند)

پر درود بھیجواور خوب سلام بھیجے رہا کرو''۔

ترجمہ:'' جو شخص مجھ پرایک بار درود بھیجتا ہے، اللہ تعالی اس پر دس مرتبہ اپنی رحمتیں نازل فر ما تا ہے''۔

نی حبیب نا الله پر درود وسلام بھیجنا ایک ایسامشروع اور صالح عمل ہے، جس کے لیے کسی خاص وقت کی قید یا تخصیص نہیں ہے، بلکہ جس وقت بھی آپ چاہیں اپنے نبی نا الله پر درود بھیج کتے ہیں۔البتہ ہر نماز کے آخر میں درود پڑھنے کی تاکید وارد ہے، بلکہ اہل علم کی ایک جماعت کے نزد یک ہر نماز کے آخری تشہد میں (التحیات ۔۔۔۔ کے بعد) درود پڑھنا واجب ہے۔اوراس کے علاوہ بہت سے مواقع پر سنت مؤکدہ ہے۔ مثلا اذان کے بعد، آپ نا الله کا تذکرہ کرتے (نام مبارک لیتے) وقت، اور اس طرح یوم جمعہ اور شب جمعہ میں۔ درود پڑھنے کے ان مواقع مبارک لیتے) وقت، اور اس طرح یوم جمعہ اور شب جمعہ میں۔ درود پڑھنے کے ان مواقع

<sup>(</sup>۱) اللهرب العزت كاآب تالين بردرود يهيخ كا مطلب بير به كدوه فرشتول بيس آب تالين كاتريف وثنافر ما تاب، اورآب برا بي المعتمل بيع اورآب برا بي المعتمل بيا بي المعتمل بيا بي المعتمل بيع بالمعتمان اورآب برا بي المعتمل بيع بنائد كاعطافر ما تاب (مترجم)

ومقامات کا ثبوت بہت ی احادیث مبار کہ میں ملتا ہے۔

الله تعالی کی بارگاہ میں دعا گوہوں کہ وہ ہمیں اور ہمارے ساتھ تمام مسلمانوں کو دین کی سمجھا دراس پر ثابت قدم رہنے کی توفیق سے نوازے، اور ہرا یک مسلمان کو نبی اکرم مُنَّاثِیْمُ کی سنت مطہرہ پر مضبوطی سے عمل پیرا ہونے اور بدعات سے اجتناب کرنے کی سعادت سے نوازے، بے شک وہی سخاوت سے عطاکرنے والا کرم نوازہے۔

وصلّى الله وسلّم على نبيّنا محمَّد، وآلِه وصحبه.

تير ارساله: حكم الاحتفال بالإسراء والمعراج

## جشن اسراء ومعراج كى شرعى حيثيت

از فناوی الشیخ العلامه عبدالعزیز بن عبدالله بن باز \_ رحمه الله \_ سابق مفتی اعظم مملکت سعودی عرب وسابق سربراه سعودی کبارعلاء کونسل

ترجمه وتفهیم/ابوتمس عبداللطیف الکشمیری فاضل اسلامک بو نیورشی مدینه طیب

えよりいしていりようというとうとうしょうとうしょうとうけん

とうしてはなかなりは関かり見るなかからころして

#### بسم الثدارحن الرجيم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

بلاشبرواقعاسراء ومعراج (۱) اللهرب العزت كى ان عظيم الثان اورجليل القدرنشانيول ملى سے ایک نشانی ہے، جو نی حبیب گررسول الله علی فی صدافت، اور تعالی کے زدیک آپ علی سے ایک نشانی ہے، جو نی حبیب گررسول الله علی فی صدافت، اور تعالی کی اس قدرت کا بھی عظمت اور علوم رتبت پر دلالت کرتی ہیں۔ نیز اس واقعہ سے الله تعالی کی اس قدرت کا بھی جو مرشی ء پر عالب ہے، اور الله جل شانہ کی وہ شان طاہر ہوجاتی ہے جو تمام مخلوقات بوائن ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ الله بِحلَ اللّٰذِی آسُولی بِعَبُدِه اَلَٰ اللّٰهِ مِنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَن اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

ترجمہ: ''پاک ہے وہ (اللہ تعالی) جوابی بندے کورات ہی رات میں مجدحرام سے معجد اقصی کا کہ ہم اسے بچھ نشانیاں کا کہ ہم اسے بچھ نشانیاں دکھا کیں، یقینا اللہ تعالی ہی خوب سننے، دیکھنے والا ہے''۔

يه بات احاديث طيبريس رسول الله مَالْيُرُاس بالكل تواتر كم ساته ثابت م كرآب

<sup>(</sup>۱) لفظ "اسراء" سے بی تاہی کے سفر معراج کا وہ حصہ مراد ہے جو آپ تاہی نے معجد حرام" کم مکرمہ" ہے معجد اتھی "بیت المقدس" کی بہلی آیت میں صرح الفاظ کے اتھی "بیت المقدس" کی بہلی آیت میں صرح الفاظ کے ساتھ ہوا ہے۔ اور لفظ "معراج" سے اس عظیم سفر کا وہ حصہ مراد ہے، جو آپ تاہی نے معجد اتھی سے عالم بالا کی طرف جا کر طے فرمایا۔ اور اس کا جمل تذکرہ مورۃ النجم میں بیان ہوا ہے، جبکہ دوسری تفصیلات صحح احادیث طعیبہ میں بیان ہوئی جس سفر ماراء ومعراج آپ تاہی نے رات کے ایک محقوم حصے میں روح وجمد کے ساتھ فرمایا۔ اس سفری تفصیل معلومات کتب احادیث کی مشتدا حادیث میں مشتدروایات کے ساتھ محفوظ وموجود ہیں۔ (مترجم)

ظیم کوآسانوں پرلے جایا گیا،آسانوں کے دروازے آپ کی خاطر کھول دیے گئے،اور جب آپ ناتی ساتویں آسان سے آگے تشریف لے چلے تو اللہ رب العزت آپ سے ہم کلام ہوئے،اور اپنے وقت کی نمازیں فرض ہوئے،اور اپنے وقت کی نمازیں فرض کیں۔

ابتداء میں اللہ تعالی نے (شب وروز میں) پیاس نمازیں فرض کیں، لیکن ہمارے شفیق نبی محمد کریم ملائی ہار بار اللہ تعالی کی بارگاہ کر بی میں حاضر ہوتے رہے، اور پیاس نمازوں میں تخفیف (کی) کا سوال دہرائے رہے۔ اور لوٹ لوٹ کر بارگاہ باری تعالی میں حاضری کا بیسلسلہ تب تک جاری رہا، یہاں تک کہ اللہ تعالی نے پیاس کے عدد میں تخفیف فر ما کرصرف پانچ نمازیں فرض قرار دیں۔ اور بیاللہ تعالی کی کرم نوازی ہے کہ اس نے اوائی گی اور فرضیت کے اعتبار سے ان نمازوں کوصرف پانچ مقرر کر دیا، اور اجروثواب کے اعتبار سے پیاس نمازوں کے برابر رکھا۔ کیونکہ ہرنیکی کا صلہ دس گنا ہو ہو اور ہرعطاء پرشکر کا مستحق کیونکہ ہرنیکی کا صلہ دس گنا ہو اور اور ہرعطاء پرشکر کا مستحق اور تم یفوں کا مزاوار ہے۔

اورجس رات کواس اء دمعراج کا بیظیم واقعہ پیش آیا ، اسک تعیین وتحدید کی سیح حدیث سے ثابت نہیں ہے۔(۱) بلکماس بارے میں جوروایات بھی وار دہو کی ہیں ، وہ محدثین و محققین کے نز دیک

<sup>(</sup>۱) البستہ مؤرفین اورانال سیرنے اس بارے میں جواتوال ذکر کیے ہیں ، ان میں بھی بڑا اختلاف ہے۔ بعض کا کہنا ہے
کہ بید دافعہ نبوت کے پہلے سال چین آیا ہے ، بعض کہتے ہیں کہ نبوت کے پانچ سال گزرنے کے بعد چین آیا ، جبکہ بعض
نے اے کا ارجب من انبوت کا دافعہ قرار دیا ہے ۔۔۔۔ بعض کہتے ہیں بید دافعہ نبوت کے بارجو یں سال ماہ درمضان میں
چین آیا ہے ، بعض کا کہنا ہے کہ بینبوت کے تیرجو یں سال ماہ محرم میں ، جبکہ بعض دوسرے سے کہتے ہیں کہ بینبوت کے
تیرجو یں سال ماہ رقتے الاول میں چیش آیا ہے۔ [مزید تفصیلات کے لئے حافظ ابن القیم کی معرد ف کتاب ''زاد المحاد'' کا
مطالعہ کریں ایکن عمر حاضر میں علم حدیث کے معرد ف عالم و تقتی اور عظیم و شہر سیرت نگار شیخ صفی الرحمٰ مبار کوری مجینیا

سب كى سب نى كريم مَن المنظم على المرابيل مي -اورالله تعالى عليم وعيم ب،اگراس في اس عظیم رات کی تعیین و تاریخ کولوگول کے ذہنوں میں محفوظ رکھنے کے بجائے بھلاہی دیا، تو اس میں مجى اسكى كوئى بروى حكمت ہى پوشيده ہوگ \_

لیکن اگراس شب کی تاریخ کی تعین ثابت بھی ہوجائے ،تو بھی مسلمانوں کے لئے اس شب میں كسى مخصوص عبادت كااجتمام كرنايااس حوالے سے كسى قتم كاجشن منانا جائز نبيس ب\_ كيونكه خود رسول الله مَلَيْظِم اورآب كے صحابہ كرام رضى الله عنهم نے اس رات كى ياد ميس كسى جشن كا انعقاد نہیں فرمایا، اور نہ ہی کسی خاص عمل یا عبادت کا اہتمام فرمایا۔ اور اگر اس شب کے حوالے ہے اظہارمرت اور انعقاد جشن کی کوئی شرع حیثیت ہوتی ، تورسول اللہ علیظ نے ایے قول یا ایے فعل کے ذریعیاس بارے میں اپنی امت کی کمل رہنمائی فرمائی ہوتی۔

اورا كررسول الله مَالِيم في اس حوالے است كو يكو ( قولا ) بتايا بوتا، ياكى قتم كاجش منعقد کر کے عملا امت کو اسکی تعلیم دی ہوتی ، تو پھریہ بات بالکل معروف ہوتی ،مشہور ہوتی اور اس كاجر جا بھى براعام ہوتا اور صحابہ كرام جھن نے بھى اس قول يافعل كوفل كر كے ہم تك يہنچايا ہوتا۔ صحابہ کرام ٹفاقت کا حال بدرہاہ، کہانہوں نے نبی عَلَیْ اے بروہ چرِنْقُل فرمائی، جس کی امت کوضر ورت تھی ،اوردین کے شروابلاغ میں انہوں نے کمی قتم کی کوئی کوتا بی نہیں برتی ، بلکہوہ خرے برکام میں سبقت لے جانے والے اور بھلائی کے برمعالے میں بڑھ پڑھ کرشر یک ہونے والے لوگ تھے۔ چنانچے اگر معراج کی رات کی یاد میں جشن منانے یا اس حوالے سے

<sup>=</sup>اول الذكر تين اقو ال كوغير معتبر بك غير مح قرار ديا ب، جبكة خرالذكر تين اقو ال كي بار يد ين شخر مدالله وقطراز جي: " ان میں ے کی ایک کو کی پر جج دیے کے لئے کوئی دلیل نال کی ،البت سورة اسراء کے سیاق وسباق سے اندازہ موتاب كديدواقد كى زندگى ك بالكل آخى دوركاب وريضاحت كے لئے ديكھيے الرحق المخوم مؤنبر: 194] (مترجم)

تحفلیں سجانے کے عمل کو کوئی شرعی حیثیت حاصل ہوتی ، تو بیصحابہ ڈٹائیزاس میں بھی بڑے جوش و ولولہ کے ساتھ حصہ لیتے ، اور بڑے شدومہ سے اس پڑمل پیرا ہوجائے۔

اور نبی مَنَا لِیُمُ اس احمت کے سب سے بڑے خیر خواہ تھے، آپ نے لوگوں تک اللہ تعالیٰ کا پیغام بدرجہ کمال، اور دین کی امانت کو ان تک بدرجہ تمام پہنچایا، اور اگر معراج کی رات کو دوسر کی راتوں پرکوئی فوقیت ہوتی، یا اس کی خصوصی تعظیم کرنا اور اس حوالے سے کوئی جشن منعقد کرنا اللہ تعالیٰ کے محبوب دین 'اسلام'' میں مشروع ہوتا، تو آپ مَنالِیْمُ ہرگز اس سے غافل ندر ہتے ، اور نہ ہی اسے چھیاتے، بلکہ امت کواس کی تعلیم دیتے۔

ترجہ: '' آن کے دن میں نے تمہارے لیے دین (اسلام) کو کمل کردیا، اور میں نے تم پراپی نعت تمام کردی، اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر راضی ہو گیا''۔ ایک اور دوسرے مقام پرارشاد ہاری تعالی ہے: ﴿ اَمُ لَهُ مُ شُرَكُوا شَرَعُوا لَهُمُ مِّنَ الدِّيْنِ مَا لَمْ يَاْذَنُ ۚ بِهِ اللَّهُ وَلَوُ لاَ كَلِمَةُ الْفَصْلِ

لَقُضِىَ بَيْنَهُمُ وَإِنَّ الظُّلِمِينَ لَهُمُ عَذَابٌ ٱلِيُمِّ ﴿ (مُورة الثوري، آيت:٢١)

ترجمہ: ''کیاان لوگوں نے ایسے (اللہ تعالیٰ کے) شریک مقرر کرر کھے ہیں، جنہوں نے ان کے لیے دین کے ایسے اللہ تعالیٰ نے اذن نہیں دیا ہے ( ایسیٰ جو لیے دین کے ایسے ایسے اللہ تعالیٰ نے اذن نہیں ہو چکا ہوتا، تو ( ابھی اللہ تعالیٰ کے فرمائے ہوئے نہیں ہو چکا ہوتا، تو ( ابھی ہیں) ان کا فیصلہ چکا دیا جاتا۔ یقینا ان ظالموں کے لیے ہی در دناک عذا بے'۔

ای طرح رسول الله منافظ ہے بہت ی الی صحیح احادیث ثابت ہیں، جن میں بدعات سے بیخ کی تاکید فر مادی گئی ہے، اور اس بات کی بھی صراحت کے ساتھ وضاحت کی گئی ہے کہ دین میں ہرطرح کی بدعات والیجادات گراہی ہیں، تاکہ امت ان کی بھیا تک خطرات سے بالکل آگاہ ہوجائے، اور ان کے ارتکاب سے اجتناب کرے۔

چنانچاس سلسله میں صحیح بخاری وصحیح مسلم کی ایک حدیث حضرت عائشہ ڈٹھٹا سے مروی ہے رسول الله مَاٹِیْزِم نے فرمایا:

" مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِ نَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ" (ال صديثُ لوام بخارى وسلم كعلاوه الم ترزى اورابن ماجه في من المرابن ماجه في المرابن المر

ترجمہ: '' جس شخص نے ہمارےاس دین میں کوئی ایسی چیز ایجاد کی جس کا دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے تو وہ چیز مردود (نا قابل قبول) ہے''۔

اور هي مسلم كى ايك روايت مين بيالفاظ وارد بين : (مَنْ عَمِلَ عَمَلا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو وَدَّ كَوْلَ السَّامُ لَيَا، جَس بِهِ مارا حَمَمُ بَيْنِ، تووه عَلَيْهِ وَدَدِّ كَالْ السَّامُ لَيَا، جَس بِهِ مارا حَمَمُ بَيْنِ، تووه عَمُل مردود ہے، -

اى طرح صحيح مسلم مين ايك اورحديث حفرت جابر بن عبدالله وللفيظ عمروى ب، جس هي وه فرمات بين كرسول الله تلافيظ يوم جعد كواين خطبه مين (يدالفاظ) فرمايا كرت تصدراً ممسا مع فد: فَإِنَّ خَيْسَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ ، وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ مَلَيْكُمْ ، وَهَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً )

ترجمہ:'' اما بعد: یقیناً بہترین کلام اللہ تعالی کی کتاب ہے، اور سب سے عمدہ طریقہ محمد مُنْظِیمًا کا طریقہ ہے، اور سب سے بدترین کام وہ ہیں جن کو دین میں ایجاد کیا جائے۔ اور دین میں ہر نو ایجاد چیز گمراہی ہے''۔

اوركتب سنن (سنن ابوداود، ترندى اورابن الجد) مين صحابي رسول حضرت عرباض بن ماريد والنشئ سعروى ب، ده فرمات بين كرايك دفعد رسول الله طَلَيْنِ نَهِ بَعْ مِن انتها لَى بليغ اور موثر وعظ فرمايا، جس سے دل لرز گئ اور آئليس اشكبار بوگئيس، تو جم نے كها: اے الله كرسول طُلَيْنَ الله عَد وعظ آپ كا الوداعى پيغام بے لهذا آپ بميں يكھ وصيت فرما ديں ۔ تو آپ طُلَيْنَ الله عَد وَ الله والله والل

ترجمہ: '' میں تمہیں تقوی اختیار کرنے (اللہ تعالی سے ڈرنے)، اور حاکم وقت کی تمع واطاعت کی وقت کی تمع واطاعت کی و وصیت کرتا ہوں، اگر چہ کوئی ایک غلام ہی تمہارا حکمران بن جائے، پس تم بیس سے جو (میرے بعد) زندہ رہے گا، وہ بہت زیادہ اختلاف دیکھے گا، تو (ایسے حالات میں) تمہارے لیے میری سنت اور ہدایت یافتہ خلفہ راشدین (رضی اللہ عنهم) کی سنت کولازم پکڑنا ضروری ہے۔اس کو مضبوطی سے تقام لو،ادردانتوں سے بچو، کیونکہ مضبوطی سے تقام لو،ادردانتوں سے بچو، کیونکہ دین میں ہرنوا یجاد اور ہربدعت گراہی ہے''۔

ندکورہ بالا احادیث مبارکہ کے علاوہ تجی اور بہت ی احادیث موجود ومروی ہیں۔جن میں بدعت کی قباحت وشاعت کا ذکر موجود ہے اور اس سے اجتناب کر کے سنت رسول مُلَّاثِيَّا کو اختيار کرنے کی تاکيد فر مائی گئے ہے۔

صحابہ کرام بن اللہ جمیعا سے بعد آنے والے سلف صالحین رحمہم اللہ جمیعا سے بری صراحت کے ساتھ یہ بات ثابت ہے، کہ وہ بھی لوگوں کو بدعت کے برے انجام سے ڈراتے ،اور انہیں اس آفت سے بیخے کی تاکید فرماتے رہتے .....اور وہ ای لئے ، کیونکہ بدعت کی ایجاد (لوگوں کی طرف ہے) اللہ تعالیٰ کے دین میں ایک زیادتی اور شریعت میں ایک ایسااضافہ ہوتا ہے،جس کے اذن ومشر وعیت پر اللہ تعالیٰ کی کوئی دلیل وار دنہیں ہوتی۔ بلکہ بدعات کی ایجاد اللہ تعالیٰ کے دشمن''دیہود ونصاری'' سے مشابہت اختیار کرنے کے متراوف ہے۔ کیونکہ یہود ونصاری کا ہی ہیے وطیرہ رہاہے کہ وہ اللہ تعالی کے دین میں اپن طرف سےنت نے اضافے کرتے ، اور الی الیمی بدعات ایجاد داختیا رکر لیتے جن پراللہ تعالیٰ کی طرف ہے کوئی دلیل موجید نہ ہوتی ۔۔۔۔ای طرح بدعات کرایجا دواختیا کرنے کا پیجمی مطلب نکلتا ہے کہ گویا وین اسلام نعوذ باللہ ناقص ہے، اورابھی تک مکمل نہیں ہوا ۔ جَا۔ یہ بات بالکل واضح اورمعروف ہے، کہ دین اسلام کوغیر مکمل سبھنے کی سوچ ۔عقید ہے کی ۔ سہ ہیری ہاہ کن خرابی اورشر بیت کی انتہا کی بدترین اور فاش قتم کی خلاف ورزی ہے۔ اتنا ہی نہیں بلہ ایسا خیال ہی اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے منافی ہے جس میں اس نے تھیل دین کاذ کر فرمایا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ الْيَسُومُ أَنْحُهُ مَلْتُ لَكُمْ

دِينَكُمْ ﴿ (سورة الماندة، آيت: ٣)

ترجمہ:"آج کے دن میں نے تمہارے لئے تمہارے دین (اسلام) کو کمل کردیا"۔

ای طرح دین میں نئی نئی بدعات کو ایجاد واختیار کرنے سے ان احادیث طیبہ کی صرت خلاف ورزی لازم آتی ہے، جن احادیث میں رسول الله منافیا نے بدعات کے برے انجام سے امت کوڈرایا ہے، ان سے اجتناب کرنے کی تاکید فرمائی ہے۔

جھے امید ہے کہ جشن اسراء و معراج کی بدعیت اوراس کی نگیر و تر دید ہے متعلق جو دلائل ہم

نے اوپر ذکر کیے ، وہ ہراس شخص کے لئے کائی ثابت ہوں گے جو سچائی کا متلاثی ہے۔ اور ہراس شخص کو مطمئن کریں گے ، جو حق کا طلبگار ہے۔ اور وہ یقین کے ساتھ حق کو قبول کرتے ہوئے یہ بات ستایم کرے گا کہ اسراء و معراج کی یا ویس جشن منا نابدعت ہے ، اوراسکا اسلام کے ساتھ کو کی بات سیامی کرے گا کہ اسراء و معراج کی یا ویس جشن منا نابدعت ہے ، اوراسکا اسلام کے ساتھ کو کہ نے ہم سلمان پر دوسر ہے مسلمانوں کے ساتھ خیر خوابی کرنے کو واجب قرار دیا ہے ، دین کی دعوت اور شریعت کے احکام و مسائل کو ان تک پہنچانے کی تاکید فرمائی ہے ، اور علم کے چھپانے کو حرام قرار دیا ہے ۔ اس لئے میں نے مناسب سمجھا کہ اپنے فرمائی ہے ، اور علم کے چھپانے کو حرام قرار دیا ہے ۔ اس لئے میں نے مناسب سمجھا کہ اپنے مسلمان بھائیوں کو اس بدعت دیا کے بہت سے مسلمان بھائیوں کو اس بدعت دیا کے بہت سے ممالک میں چھپل چی ہے ۔ اور بعض لوگ تو اس میں اس طرح مبتلا ہو چکے ہیں کہ وہ اسے دین کا حصہ بچھ کر اختیار کئے ہوئے ہیں۔

دعا گوہوں کہ اللہ رب العزت تمام مسلمانوں کے احوال کی اصلاح فرمادے۔ اور انہیں دین کی سمجھ عطا کردے۔ اور ہمیں حق کومضبوطی سے اختیار کرنے اور اس پر ٹابت قدم رہنے کے ساتھ ساتھ باطل کورک کرنے کی توفیق سے نوازے۔ والمله ولمی ذلک والمقادر علیه، وصلی الله وسلم و بارک علی عبدہ و رسوله نبینا محمد، وآله و صحبه۔

جوتهار اليز"حقيقة الشبهات التي يحتج بها لتقرير البدع والمحدثات"

## تزيين بدعات كے ليے شبہات كاسہارا

اعدادوترتیب ابوشمس عبداللطیف اکشمیری داعیه/اسلامک دعوه سننر ( کمتب جالیات ) حی السلام ریاض سعودی عرب

وصلي الأربطم والركب على عبده وارس لقالينا محبث وآله واصحاب

The will have a straight our bet yearly has

#### مقدمه

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، يَ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى الْمَبْعُوثِ رَحْمَةُ لِلْعَالَمِينَ، وَالْحَمَّةُ لِلْعَالَمِينَ، وَسَلَّمَ وَعَلَى الْمَبْعُوثِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ، وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا مَزِيدًا، أَمَّا بَعْدُ:

نى حبيب مَثَاثِيْمُ جب ججة الوداع مِين يوم عرف كواپناوه تاريخى خطبه ارشاد فرماتے بين، جو اسلام مِين ايک تاريخ وثيقه كامقام ركھتا ہے، تو جبر ميل المين عليه السلام قرآن كريم كى بيآيت كرنازل ہوتے بين: ﴿الْيَوُمَ اَكُ مَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَ اَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعُمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلامَ دِيْنًا ﴾ (سورة المائدة، آيت: ٣)

ترجمہ:'' آج ہم نے تہمارے لیے تمہارے دین (اسلام) کو کھمل کر دیا، اور تم پراپی نعمت تمام کردی، اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر داضی ہوگیا''۔

سے آیت کریمہ نازل ہوتی ہے، تو عمر بن الخطاب رضی اللہ عند رونے لگتے ہیں، نبی عظاہ نے دیکھا تو فرمایا: مَا يُسْكِيكَ؟ اے عمر التہمیں کس چیز نے رالایا ہے؟ عمر رضی اللہ عند جواب دیتے ہیں: " أَنْكَ الِي أَنَّا كُنَّا فِي زِيَادَةٍ مِنْ دِينِنَا، فَأَمَّا إِذْ أُكْمِلَ فَإِنَّهُ لَمْ يَكُمُلْ شَيْءٌ إِلَّا نَقَصَ" يعنی رواس ليے رہا ہوں کيونکہ ہم اب تک اپنے دين تے علق سے زيادتی میں شے، گیا آب جب وہ ممل ہو چکا ہے، اور جو چیز درجہ کمال کو بھی جاتی ہے تو وہ پھر گھنے گئی ہے، فقال: صَدَفْت، تو آپ مَل ہو چکا ہے، اور جو چیز درجہ کمال کو بھی جاتی ہے تو وہ پھر گھنے گئی ہے،

ایک روز این الخطاب رضی الله عند کے پاس یہود یوں کی ایک جماعت آتی ہے اور کہتی ہے: " إِنَّ کُمْ تَـ قُـ رَءُ و نَ آیَةً لَوْ نَزَلَتْ فِينَا لَاتَّخَذْنَاهَاعِيدًا ....." (صحیح البخاري/ كتاب التفسير)

م ترجمہ: "آپلوگ (قرآن کریم کی) ایک ایس آیت تلاوت کرتے ہیں، اگروہ ہمارے یہاں نازل ہوئی ہوتی تو ہم اس دن کو یوم عید کے طور پر منایا کرتے ، (جس دن بیآیت نازل ہوئی تھی ) علامه عبد الرحمٰن السعدي - رحمه الله اس آيت كريمه كي تفير كرت موس كلص بين: بِتَمَام النَّصْرِ، وَتَكْمِيلِ الشَّرَائِع الظَّاهِرَةِ وَالْبَاطِنَةِ، الْأَصُولِ وَالْفُرُوع، وَلِهَذَا كَانَ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ كَافِيَنْنِ كُلَّ الْكِفَايَةِ، فِي أَحْكَامِ الدِّينِ أَصُولِهِ وَفُرُوعِهِ" (تفسير تيسير الكريم الرحمن)

یعنی: '' آج کے دن حارے لیے دین اسلام کو کمل کردیا: اپنی نصرت کا اتمام کر کے، اور ظاہری وباطنی طور پر اصول وفر وع میں شریعت کو مقام کمال تک پہنچایا، اس لیے کتاب وسنت ہی وینی احكام لعين دين اصول وفروع مين كافي بين "\_

برصغير كے عظيم مالم اور شارح صحيح بخارى مولانا محد داود راز \_ رحمه الله \_فرماتے ہيں: "سورة المائدة كى اس آيت نے جو يوم عرف كو نازل ہوئى۔ دين كامل كى جوتصور پيش كى ہے، اور جس وقت کی ہے اس وقت مسلمانوں میں فرقہ بندی نہیں تھی، نہ بی تقلیدی مذاہب تھے، نہ جار مصلول اور جا راماموں پر امت کی تقسیم ہوئی تھی، یہ وین ممل تھا، مگر بعد میں تقلید جامد کی بیاری نے مسلمانوں کوئکڑے ٹکڑے کرکے دین کامل کومنٹے کرکے رکھ دیا، اور آج جو حال، وہ ظاہر ہے کہ اماموں اور مجتبدوں کے ناموں بڑامت کی تقسیم کس خطرنا ک حد تک پہنچ چکی ہے،ضرورت ہے کہ بیدار مغز مسلمان کھڑ ہے ہوں، آور تقلیدی دیواروں کوتو ڑ کر امت کی شیرازہ بندی کریں، فلاح دارين كاصرف يهى ايك راسته بي '(صحيح بناري/كتاب النفير/تفير المائدة)

کتاب وسنت کی پینصوص اورعلماءامت کے پیلفول اس کیے ذکر کیے، تا کہ قار نمین اس حقیقت کا اچھی طرح ادراک کرسکیں، کہ آج امت کے ضعف وانحطاط اور تخلف کے بنیادی اسباب کیا ہیں، جس دور میں ہمیں وسائل اورافراد کی کی کا سامنا تھا، وہی دور ہاری تاریخ کا روثن ترین دورگز راہے، حیات خلفاء کا مطالعہ کریں، تو پتہ چلے گا کہ ان کے پاس سب سے بڑی قوت ''ابتخاعیت'' کی قوت تھی، اوراس قوت کی اساس کتاب اللہ اور سنت رسول من الله اور تا ہم تھی، وراس قوت کی اساس کتاب اللہ اور سنت رسول من الله ایران اور قبائلی تعصب کو فن کر چکے تھے، کیوں نہ آج ہم بھی اس شاہراہ عظمت وعزت پرچلیں، تا کہ ہمارا پہنو حہ کناں حال ایک روشن اور حسین مستقبل میں بدل جائے۔ ارشاد ہاری تعالی ہے: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحُ اللَّهِ فَا فَدُو كُو اللّٰهِ وَ هُوَ مُولُونٌ فَلَنْحُوبِينَهُ ارشاد ہاری تعالی ہے: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ هُو مُولُونٌ فَلَنْحُوبِينَهُ حَمْلُونٍ ﴾ (سورة النحل: ۹۷) حَمْلُ کُونِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَمُ لُونِ ﴾ (سورة النحل: ۹۷) ترجمہ: ''جو خص نیک ممل کرے، مرد ہو یا عورت، اور دہ مؤمن ہے تو ہم انہیں ضرور (انفرت میں) بدلہ دیں گے، اس ہے ہمی بہتر جو یا کیزہ زندگی عطافر ما کیں گے، اور انہیں ضرور (انفرت میں) بدلہ دیں گے، اس ہے ہمی بہتر جو وہ وہ دنیا میں) کرتے تھے''۔

کوئی عمل تب تک ''نیک عمل''نہیں ہوسکتا، جب تک اس کی دلیل نبی اکرم طَالِیْلِ کی شریعت میں موجود طَالِیْلِ نہو، اور پھراسے اس طریقہ پر انجام نہ دیا جائے جو اس عمل کے لیے آپ تالیہ نتخب فرمایا ہے۔

علاء انمیاء کے دارث ہیں، اور سے عظمت انہیں اسلیے ملی ہے کیونکہ وہ انبیاء کے پیغام کو امت تک پہنچاتے ہیں، اس لیے عقا کد ہوں یا احکام، فضائل ہوں یا مسائل، ہر چیز میں علاء دلیل کے تابع ہیں، اور ان سے دلیل طلب کرنا ان کی تنقیص نہیں، بلکہ ان کی اس عظمت کا عملی اعتراف ہے کہ وہ انبیاء کے دارث ہیں۔ اور اگر ان کے پاس دلیل نہیں، توحق کی طرف رجوع کرنا ہی انکی عظمت کی نشانی ہے۔ مسلکی تعصب اور جا مرتقلید اس مقام وعظمت کے منافی ہے، کیونکہ دلیل کو چھوڑ کر آراء، افکار اور فردی اجتہادات کی تبلیغ وتر وتے وارثین انبیاء کا کام نہیں۔ ایک روز حضر ت

ابوموی اشعری رضی الله عند حضرت عمر رضی الله عنه کے پاس تشریف لے جاتے ہیں، وہاں پہنچ کر ملنے کی اجازت طلب کرتے ہیں، حضرت عمر رضی اللہ عنہ چونکہ مشغول تھے،اس لیے ابوموی رضی الله عنه جلدي سے واپس چلے گئے ، کچھ دیر کے بعد عمر رضی الله عنه فرمانے لگے: " أَلَمْ أَسْمَعْ صَوْتَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسِ الْذِنُوا لَهُ ".

'' کیا میں نے عبداللہ بن قیس (ابوموی اشعری) کی آواز ابھی نہیں نی ، انہیں بلاؤ'' چنانچے انہیں بلایا گیا، تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں اجازت نہ طنے پرجلدی سے واپس ملے جانے كاسبب يوجها توانهول نے جواب ديا: "إنا مُحنَّا نُوْمَوُ بِهَذَا" كَمْمِيل (زمان نبوت میں )اجازت ندملنے پرواپس جانے کا ) تھم دیا جاتا تھا۔حضرت عمر رضی اللہ عندنے جواب س کر فرمایا: اے ابوموی! اس حدیث پر کوئی گواہ لا وَءِ تھم کی تقیل کرتے ہوئے ابوموی اشعری رضی الله عنه انصار رضی الله عنهم کی ایک مجلس میں گئے ، تا کہ سی صحابی کو گواہ کے طور پر پیش کرسکیں ، جس نے بیرحدیث آپ مالی سے می ہو۔

الوموى رضى الله عندف اينامسكانساركسام ركها، توانهون في كها: " لايشهد إلا أَصَاغِوْنَا" (كونى باتنبيس)اس بات كى كوابى توجم ميس سي عمر كے لحاظ سب سے چھوٹا

فَقَامَ أَبُو سَعِيدِ الْخُدرِيُّ، فَقَالَ: " قَدْ كُنَّا نُوْمَرُ بِهَذَا" ثُوَّابِ سعيدالخدرى رضى الله عنه كھڑ ، وجاتے ہيں ، اوراس بات كى كواہى پيش كرتے ہيں كدوا قعة ہميں دربارنبوى ميں يهي حكم دياجا تا تفا\_

عمرض الله عنه حديث رسول مَا أَيْمَ الله عني اورفر مات بين: " خَفِي عَلَي هَذَا مِنْ أَمْرِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ ، أَلْهَانِي الصَّفْقُ بِالْأَسْوَاقِ". and Jumbled this

'' ہاں بیتھم نبی مَنْائِیْم بھی پرمخفی تھا، مجھے تو بازاروں میں خرید وفروخت نے عافل کر رکھا تھا'' (تفصیل کے لیے دیکھیں، صحح البخاری/ کتاب الاعتصام)

یہ ہے وارثان نبی اعظم مُنافینِم کی شان وعظمت، وہ مسئلہ کی دلیل ضزور طلب کرتے ،لیکن دلیل دیکھ کراس کے سامنے سرتسلیم تم کر دیتے ،اپنی عدم معرفت اور لاعلمی کا بر ملا اظہار کرتے ،اور سنت رسول بڑمل پیرا ہوجاتے۔

کیا ہمیں آج صحابہ کرام کے اس نیج پر چلنے کی ضرورت نہیں ، کیا ہمارے علماء کی مسئلہ میں اعلم نہیں ہو سکتے ، یا کی معاملہ میں غلطی نہیں کر سکتے ؟ کیا ہم پر بیدواجب نہیں بنرآ ، کہ ہم بھی اپنے اکا برین سے دلین طلب کریں ، اور شخصی تقلید اور مسلکی تعصب سے بالاتر ہو کر دلیل کے مطابق ہی ہم کمل انجام دیں۔

تعلم کوشلیم کرنا، اور پھراس کوعمل میں لاناعین عبادت ہے، اور عبادت کا سر اوار صرف اللہ لا تعالی ہے، وہی حاکم کل ہے، اس لیے دلیل کے برعکس آراء واجتہادات پرعمل غیر اللہ کی عبادت کے متر ادف ہے۔

جودو حاوت مين مشهور زمانه حاتم طائى كے بينے عدى بن حاتم زمانه جاہليت مين نصرانى ہو كي سے، نى خالي كى طرف سے پيغام حق مل جاتا ہے تو فوراشام بھاگ جاتے ہيں، قبيله طے كے يدمردار بعد ميں اپنى بہن كاصرار پر قبول اسلام كے ليے مدينه طيب تشريف لاتے ہيں۔ گردن ميں چائدى كاصليب لئكا ہوا ہے، نى اكرم خالي قر آن كريم كى بي آيت تلاوت فرمات عين: ﴿ وَتَعَدُو اللهِ وَ الْمَسِينَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَا أَمِرُ وَا اللهِ وَ الْمَسِينَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَا أَمِرُ وَا اللهِ وَ الْمَسِينَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَا أَمِرُ وَا اللهِ فَا اللهِ وَ الْمَسِينَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَا أَمِرُ وَا اللهِ لَيْ عَبُدُو آ الله وَ الحدة الآ الله الله الله وَ المَسِينَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ مَا أَمِرُ وَا اللهِ لَيْ عُبُدُو آ الله وَ الحدة الآ الله الله الله الله الله عَمْ المُسْرِكُون ﴾ (سورة التوبة، آیت: اسم)

رجہ: "ان لوگوں نے اللہ کو چھوڑ کر اپنے مولو ہوں اور درویشوں کو ربّ بنالیا ہے، اور مریم علیہ السلام کے بیٹے می علیہ السلام کو، حالانکہ انہیں صرف اور صرف ایک معبود بری کی عبادت کا حکم دیا گیا تھا، اس کے سواتو کوئی اور معبور نہیں، اور وہ پاک ہان کے ان مشر کا نہا عمال ہے "۔ عدی بن حاتم آیت کر یمہ سنتے ہیں، اور کہنے لگتے ہیں: (اے محکم) انہوں نے بھی اپنے مولو یوں اور درویشوں کی عبادت نہیں کی، تو نی منافیظ نے فرمایا: "بَلَی إِنَّهُمْ حُرَّمُوا عَلَيْهِمُ الْحَكلالَ ، وَرَدُوو یَشُول کَ عَبَادَتُهُمْ إِیَّاهُمْ ".

"عری! کیون نہیں، کیاالیانہیں ہے، کہان کے مولوی اور درولیش حلال کو ترام اور حرام کو حلال قرار دیتے تھے، اور وہ (لوگ)ان کی پیروی کرتے تھے، یہی توان کی عبادت کرتا ہے"۔

پھر رسول الله منافی نے عدی کو دعوت اسلام دی ، اس کا چیرہ کھلا ہوا تھا اور فورا کلمہ تو حید پڑھ کر داخل اسلام ہوئے۔ (تفیرابن کیر آنفیر سورۃ التوبۃ / آیت: ۳۱)

کیا یہ واقعہ جمیں مسلکی تعصب اور تقلید جامد کو چھوڑنے کی دعوت نہیں دیتا؟ کیا کتاب و سنت ہمارے لیے کانی نہیں؟

"اللَّهُمُّ أَرِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارْزُقْنَا اتَّبَاعَهُ، وَأَرِنَا الْبَاطِلَ بَاطِلًا وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ"
"يالْمِی! بميں حَنْ كُوحَ بحضاوراس كی پيروكى كی تو فِق عطافر ما، اور باطل كو باطل بحضاوراس سے پہيز كرنے كى تو فِق عطافر ما"۔ آمين

しているとうとというないないないないとうしょうことのこれというと

إن ﴿ أَسَمَا وَا أَحَيَادُمُ وَ وَهُنَافِهُمْ أَرْبِيانَا مِنْ فَوْنِ اللَّهِ وَ الْمُسْتِي الْنِي مَا يَهُو مَا

IN THE CILL HE THE REPORT BUILD STILL RESPONDENT

## دعوت فكروتد بر

الْحَـمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْهَادِي إِلَى سَوَاءِ السَّبِيلِ، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِيِّ الْهُدَى وَإِمَامِ الْأَنْبِيَاءِ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَمَنْ سَارَ عَلَى نَهْجِهِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ، أَمَّا بَعْدُ:

جب کی ذی شعور شخص کو کی امر پرتد پروتظری دعوت دی جاتی ہے، اوراس سے اس امر

کے بارے میں اظہار رائے کے لیے کہا جاتا ہے، تو گویا کہ ہم اس کی عقل سے مخاطب ہوتے
ہیں، اوراس شخص کے انتخاب کی وجہ یہ ہوتی ہے تا کہ غیر منضط جماس اور بے دلیل جذبات کونظر
انداز کیا جائے ، اور عقل ہی چونکہ انسان کے وجود میں فکر وقد برکا اصل مصدر ہے، اسلیے ہم دیکھتے
ہیں کہ قرآن کریم نے بہت سے مقامات پر عقل سے خطاب کرتے ہوئے احقاق حق، ابطال
باطل، خیروشر میں تفریق اور حقائق کے استنباط پر زور دیا ہے۔ حتی کہ نی کریم مائلی کی نبوت کی
مقانیت کے اوراک اور آپ مائلی کے استنباط پر زور دیا ہے۔ حتی کہ نی کریم مائلی کی نبوت کی
باری تعالی ہے: ﴿ قُلُ إِنَّ مَا اَعِظُ کُمْ بِوَاحِلَةِ اَنْ مَقُومُوا اللّٰهِ مَشٰی وَ فُرَادٰی ثُمَّ
ہاری تعالی ہے: ﴿ قُلُ اِنَّ مَا اَعِظُ کُمْ بِوَاحِلَةِ اَنْ مَقُومُوا اللّٰهِ مَشٰی وَ فُرَادٰی ثُمَّ
وسورة سبا، آیت: ۲۳)

ترجمہ:''(اے نبی) کہہ دیجیے! کہ میں تنہیں صرف ایک بات کی نقیحت کرتا ہوں، کہتم اللہ کے واسطے دو دومل کراور تنہا تنہا سوچوتو سہی ،تمہارے اس صاحب کو (جسے تم اچھی طرح جانتے ہو) کوئی جنون نہیں، وہ تو تنہیں ایک سخت عذاب کی آمد سے قبل ڈرانے والا ہے''۔

معروف عالم دین اورمفسر قرآن مولانا صلاح الدین بوسف حفظ الله اس آیت کریمه کی تفییر کرتے ہوئے فرماتے ہیں: دبیعن میں تہمیں موجودہ طرزعمل سے ڈراتا اورایک ہی

بات کی نفیحت کرتا ہوں اور وہ یہ کہتم ضد اور انائیت چھوڑ کر صرف اللہ کے لیے ایک ایک دودوہ و کرمیر کی بابت سوچو کہ میر کی زندگی تمہارے اندر گزری ہے اور اب بھی جودعوت میں تمہیں دے رہا ہوں کیا اس میں کوئی ایسی بات ہے کہ جس سے اس بات کی نشاندہ ہی ہو کہ میرے اندر دیوانگی ہے؟ تم اگر عصبیت اور خواہش پرتی سے بالا ہو کر سوچو گے تو یقیناً تم سمجھ جاؤگے کہ تمہارے دفیق کے اندر کوئی دیوانگی نہیں ہے'۔ (تفیر احسن البیان)

مشركين نے آپ عَلَيْظِ كَ مَنان وعظمت كے منافى طعن وشنيج ، استهزاء وتمسخراورافتراء پردازى كى جو پاليسى اپنائى تھى ، وه كى صحح غور وفكر يا حقائق پر تذبركا نتيج نہيں تھى ، بلكداس كى كى وجو ہات تھيں ، اورائيك وجديہ بھى تھى كدوه اپنے آباء واجدادكى وراثت ميں ملى روايات پركى تذبر اوركى قابل جحت دليل كا اعتراف كي بغير عمل پيرا رہنا چاہتے تھے ، چاہے وه روايات عقل وفطرت كى خالف ہى كيوں نه بول ، الله رب العزت كى يه آيت اس كى گواہ ہے: ﴿ وَ إِذَا قِيْلَ لَ الله عُمُ الله وقدة آيت: ١٤٥)

ترجمہ: '' اور ان سے جب بھی کہاجاتا ہے ، کہ اللہ تعالی کی طرف سے نازل کردہ (کتاب میں احکام واوامر) کی پیروی کرو، تو کہہ ویتے ہیں ، ہم تو اس طریقے پر چلیں گے، جس پر ہم نے اپنے آبا دَاجِدادکو پایا، گواگران کے باپ دادا بے عقل اور بے ہدایت ہی کیوں نہ ہول'۔

صاحب احسن البیان اس آیت کریمه کی تقییر کرتے ہوئے رقسطر از ہیں: "آج بھی الل برعت کو سمجھایا جائے کہ ان بدعات کی دین میں کوئی اصل نہیں، تو وہ یہی جواب دیتے ہیں کہ یہ رسمیں تو ہمارے آباء واجدادے چلی آرہی ہیں، حالانکہ آباء واجداد بھی دیٹی بصیرت سے بہرہ اور ہدایت سے محروم رہ سکتے ہیں، اس لیے ولائل شریعت کے مقابلے میں آباء پرسی یا اپنے ائم

وعلماء کی پیروی غلط ہے،،۔

ہم چونکہ پیش نظررسالہ: ''تزیین بدعات کے لیے شبہات کاسہارا''میں دین میں نوایجاد بدعات کے بارے میں بلکدان کی شرعی حیثیت قائم کرنے کے بارے میں پیش کی جانے والے دلائل کا شری جائزہ لینا جا ہتے ہیں، اسلیے ابتداء میں عقل کی اہمیت کی طرف اشارہ کرنا ضروری سمجها علم کی طرف اپن نسبت کرنے والے لوگ حق اور ناحق کو اچھی طرح جانتے ہیں، وہ بدعت اورسنت میں تفریق کرنا بھی جانتے ہیں، لیکن بدعات سے ان کی اظہار وابسکی کی وجہمسلکی تعصب شخص تقلید،خواہشات نفس کی پیروی اور بھی مادی مصلحتیں ہوتی ہیں، ہماری دعاہے کہ اللہ تعالی انہیں راہ حق اختیار کرنے کی توفیق بخشے۔اس لیے پیش نظر رسالہ میں ہم ان عام لوگوں سے مخاطب ہیں، جنہیں غلط راہنمائی حاصل ہے، اور بعض ناقد رلوگوں نے ان کی دین حمیت اور جذبات كا استحصال كيا ہے، جس كى وجہ سے وہ بدعات كوسنت اور خرافات كى تروت كو اشاعت كو خدمت دیں بچھتے ہیں،اس لیے ہم اس رسالہ میں طرفین کے دلائل کو پیش کرتے ہیں،اور قارئین کودعوت فکر دیتے ہوئے حق اختیار کرنے کی استدعا کرتے ہیں اور غیر منصبط حماس اور بے دلیل جذبات اورتعصب سے بالاتر ہوکرحق کی نشروتبلیغ میں اپناضیح کردار اداکرنے کی پرخلوص دعوت دية بيل-

البت يهال پراس امركا بحصنا ضرورى ہے، كوعقل كودرجه حاكميت حاصل نہيں ہے، بلكه اس وصف سے صرف اور صرف الله تعالى كى ذات اقدس بى متصف ہے، تحليل وتح يم كاما لك وبى ہے، اور نبى اكرم مَن الله تعالى بحص جب وكى كام كرنے كا تھم ياكسى چيز سے مما نعت فرماتے تو الله كے تھم سے بى فرماتے ، كونكه وہ الله تعالى كى طرف سے قاصداور پيغا مبر تھے، ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ وَ اَنْهُ زَلْنَا ۚ اِلْنِكَ اللّٰهِ كُمْ لَهُ لِنَاسٍ مَا نُزِّ لَ اِلْدُهِمُ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكُّووُنَ ﴾ (مورة ﴿ وَانْهُ زِلْنَا لَهُ اللّٰهِ مُو اَنْهُ لَهُ مُنَا اللّٰهِ مُو اَنْهُ اللّٰهِ مُو اَنْهُ اللّٰهِ مُو اَنْهُ اللّٰهِ مُو اَنْهُ اللّٰهِ مُن اللّٰهِ مُن اللّٰهِ مُو اَنْهُ اللّٰهِ مُن اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهُ اللّ

الخل،آيت:٣٨)

ترجمہ: ''اور ہم نے بیدذ کرآپ کی طرف اتاراہے، تا کہآپ لوگوں کو وہ سب وضاحت کے ساتھ بیان کردیں، جوان کی جانب نازل کیا گیاہے، شاید کہ وہ غور وفکر کریں''۔

احکام وفرامین کا نزول اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے، اور ان کی تو صفیح وتشر تک نبی سَائِیْنَا کا وظیفہ ء نبوت ہے، اور لوگوں کا فرض ہے کہ وہ خیر وشر کے درمیان تمیز کے لیے غور و تذر کریں، اور پھر خیر کوا ختیار اور شرسے اجتناب کریں۔

عقل الله تعالى كى دى موئى عظيم نعت ب، اورانسان كواس كے ذريعه كائنات و ما فيها پر تد بركر نے كا تد بركر نے كا تد بركر نے كا تد بركر نے كا كان جن بكله انسان سے قرآن كريم كى آيات بينات پرغورو تد بركر نے كا مطالبه كيا كيا ہے، ارشاد كل تعالى ہے: ﴿ اَفَلا يَسَدَبَّ رُونَ الْمُقُدُ اَنَ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَ جَدُوا فِيْهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ (سورة النساء، آيت: ۸۲)

ترجمہ: ''پس کیا بہلوگ قرآن پرغور نہیں کرتے ،اور اگر بیاللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کی طرف سے ہوتا، تو یقینا اس میں بہت اختلاف یاتے''۔

لیکن انسانی عقول اوران کے قوت ادراک بیل تفاوت ایک مسلم بات ہے، اور بی تفاوت حقائق کے ادراک بیل و جہات نظر کے اختلاف کا متقاضی ہے، عقل مخلوق ہے، اور اللہ تعالی اس کا خالق ہے، دو اس کی کمزور یوں ہے بخوبی واقف ہے۔ اس لیے اللہ تعالی نے اس کے وظیفہ تفکر کی آخری حد' وی 'مقرر فر مائی ، کیونکہ علم ومعارف کا مصدر حقیق ' وی ' ہے۔ اور جب ہم لفظ وی استعال کرتے ہیں ، تو بلا شبہ اس سے مراد اللہ تعالی کی اخری کتاب' قرآن کریم' اور رسول اللہ ماللہ علی کی اخری کتاب' قرآن کریم' اور رسول اللہ ماللہ علی کی اخری کتاب' قرآن کریم' اور رسول و حقی اللہ علی کی اخری کتاب' قرآن کریم' اور رسول و حقی گئو طبی کی سنت مطہرہ ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ مَا يَسْطِقُ عَنِ الْهُوای O إِنْ هُوَ اِلّا و حَی یُوطی (سورة النجم، آیت: ۳۰)

ترجمہ: ''اوروہ (رسول مُلَيْظًم) اپنی خواہش سے کوئی بات نہیں کرتے ، وہ تو صرف وحی ہے جوآپ يرنازل كى جاتى ہے'۔

اورايك مديث من يالفاظ واردين كرآب طَالِيًا فرمايا:" ألا وَإِنْسِي أُوتِيسَتُ الْقُوْآنَ وَ مِثْلَهُ مَعَهُ " (مسند احمد : ١٣٠/٣)

ترجمہ: ''اور بیشک مجھے قرآن دیا گیا،اوراس کے ساتھواس کی مثل ( یعنی حدیث)عطا کیا گیا''۔ اوردین کے انبی دوحتی مصادر پر وجو بی عمل کا علم خود الله تعالی نے اسطرح فر مایا ہے: ﴿ وَ

مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ و كَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَ رَسُولُةَ أَمُرًا أَنُ يَّكُونَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ مِنُ اَمُرِهِمُ وَ مَنُ يَّعُصِ اللَّهَ وَ رَسُولُهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَّلا مُّبِينًا ﴾ (سورة الأحزاب، آيت: ٣٧) ترجمہ: "اور کی مؤمن مرداور مؤمن عورت کواللہ اور اس کے رسول کے فیصلے کے بعدائے کی امر کا کوئی اختیار باقی نہیں رہتا ، اور جواللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی کرے گا، وہ کھلی گمراہی میں

## بدعت كى تعريف اوراقسام

عربى لغت ميں لفظ برعت كى اصل: "ب، د،ع" ب، اوراس كامعى بي كى چركوايے طریقے پرایجاد کرنا، کداس ہے قبل اس کی مثال موجود نہ ہو۔ای معنی میں اللہ تعالیٰ کا بیفر مان بھی ع: ﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (سورة البقرة، آيت: ١١) ين الله تعالى بى آ انوں اورزمین کا ( کسی سابقہ مثال یا نمونہ کے بغیر ) پیدا کرنے والا ہے۔

اورای معنی کی بناء پر بدعت کی دواقسام ہیں۔

اول: "عادات مي ايجاد "يعنى انسانى جدوجهد ياعلى تحقيقات كے نتيج ميں جديداشياء

كى ايجاد، مثلا: مواصلات اوراتصالات كے موجود آلات

دوم: '' دین میں ایجاد' کینی دین میں کوئی ایساعمل ایجاد کرنا، جس کاشر لیعت میں ثبوت نه مو، یا کسی ثابت شده عمل کو انجام دینے میں کوئی ایسا سبب، جنس، مقدار، کیفیت، وقت یا جگه کا اختیار کرنا جس کی شریعت میں کوئی دلیل موجود نه ہو(ا)

اور بدعت کی یہی (دوسری) قتم شرعًا حرام اور باعث گراہی ہے، آپ طَلَیْمُ کا فرمان ہے: " وَإِیّا کُمْ وَهُ حُدَثَاتِ الْأُهُودِ، فَإِنَّ کُلَّ هُ حُدَثَةِ بِدْعَةً ، وَکُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةً" ہے: " وَإِیّا کُمْ وَهُ حُدَثَاتِ الْأُهُودِ، فَإِنَّ کُلَّ هُ حُدَثَةٍ بِدْعَةٌ ، وَکُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةً" ترجمہ: "اور خردار! دین میں نئی ایجادات سے بچو، کیونکہ دین میں ہر نوایجاد چیز بدعت ہے، اور ہر بدعت گراہی ہے " (دیکھیں: سنن ابوداود/کماب النة)

وضاحت: یہ بات ذہن شین کرلیں، کہ عاداتی بدعات کی اصل ''اباحت' ہے، لینی دنیائی
ایجادات کا علم جواز پر ہے۔ الا وہ ایجاداس قاعدہ عامہ ہے مشتنی ہے، جس کی حرمت کی شرعی
دلیل سے ثابت ہو، مثلا: موسیقی کے جدید آلات کا علم حرام کا ہے، کیونکہ موسیقی کی حرمت شرعی
دلائل سے ثابت ہے، اس لیے آلات قدیم ہوں یا جدید طرز کے، علم ایک ہے۔ اس طرح بہت
دلائل سے ثابت ہے، اس لیے آلات قدیم ہوں یا جدید طرز کے، علم ایک ہے۔ اس طرح بہت
سے آلات ایسے ہیں، جو حلال اور حرام دونوں کا موں ہیں استعال ہوتے ہیں، تو ایسے آلات کی
ایجاد کا علم بھی مباح کا ہی ہے، مثلا: اگر کوئی آلہ ہے، اور اس سے شراب بھی تیار کی جاق ہواد جوں بھی، تو آلہ ہیں کوئی قباحت نہیں، البیت حلت اور حرمت کا علم استعال کرنے کے مطابق ہوگا۔
جو س بھی، تو آلہ ہیں کوئی قباحت نہیں، البیت حلت اور حرمت کا علم استعال کرنے کے مطابق ہوگا۔
رہی بات '' دین میں ایجادات' کی، تو وہ ہر صورت میں حرام ہے، کیونکہ دین میں اصل
تو قیف ہے، اس لیے اللہ تعالی کے تقرب کے حصول کے لیے جو بھی عبادت کیجائے، اس کا

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لیےدیکھیں، پیش نظر کتاب کا پہلار سالہ (ص۲۵-۳۸)

شرى دليل عابت بونا ضرورى ب، ارشادالهى ب: ﴿ وَمَا التَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (سورة الحشر، آیت: ٤)

ترجمہ: '' اور جو کچھ رسول تنہیں دے، اسے پکڑلو، اور جس سے وہتم کومنع کردے، اس سے رک جاؤ''

اورآپ تَالَيْخُ نُ فَر مايا: " مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ". (صحيح مسلم) ترجمه: "جس نے کوئی ایساعل کیاجس پر مارا حکم نہیں ہے تو ایساعل مردود ہے"۔

#### اجتهاد كي مشروعيت

ہمارا عقیدہ ہے کہ شرف عصمت صرف اور صرف صاحب بقت اور عامل رسالت ( علیہ بھیا ) کو حاصل ہے، آپ حلی ہے اللہ تعالی کی وتی امت تک کمالِ امامت کے ساتھ پہنچائی، اس بات کی گواہی ججۃ الوداع کے موقعہ پر ہزاروں صحابہ رضی اللہ عنہم ۔ پر مشمل اس عظیم اجتماع نے دی تھی، جس سے مخاطب ہو کر آپ مثل اللہ عظیم آن اور تم سے میر ہے متعلق بو چھا جائے گا، تو تم (جوابا) کیا کہو گے؟ تمام صحابہ رضی اللہ عنہم ۔ نے بیک آواز کہا: ہم اس بات کی گواہی دیں گے کہ آپ نے اللہ تعالی کا پیغام پہنچایا، اور خیر خواہی کا حق ادا فرمایا ۔ صحابہ کا یہ جو اب س کر آپ خالیہ تھا تے ہوئے ادر لوگوں کی طرف جھکاتے ہوئے فرمایا: "اے اللہ اگواہ رہ، اے اللہ اگواہ رہ، ا

آپ مالی است کا دو آج بھی ہمارے پاس کتاب وسنت کی مینچایا، وہ آج بھی ہمارے پاس کتاب وسنت کی صورت میں محفوظ ہے، اور یہی پیغام اسلام کا حقیق مصدر ہے۔ اس لیے علاء امت کی آراء واجتہادات کی حتی شرعیت اس مصدر حقیق کی طرف رجوع کرنے کے بعد ثابت ہوتی ہے۔ امام مالک۔ رحمہ اللہ حرم نبوی میں فریضہ کدر ایس انجام دیتے وقت اکثر نبی مالی کی قبرمبارک کی

طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے تھے: "کُیلُ یُوْخَدُ مِنْ قَوْلِهِ وَیُودَدُ إِلَّا صَاحِبَ هَذَا الْفَبْوِ" لِین ہر خص کی بات کو قبول بھی کیا جاسکتا ہے، اور رد بھی ، الا اس صاحب قبر ( عَلَیْمُ الله بات اور جر پیغام وی کا حصہ ہیں۔ اور وی اصل جمت ہوں ہے، اور اصل جمت محتاج دلیل نہیں ہوتی۔ کسی بھی امر جدید کے شرع تھم اور دوسرے احکام ومسائل کے استنباط کے لیے اجتہاد کی ضرورت وافادیت مسلم ہے، اور اجتہاد کا دروازہ اصحاب اجتہاد کے لیے اجتہاد کی فروت وافادیت مسلم ہے، اور اجتہاد کا دروازہ اصحاب اجتہاد کے لیے کھلارہے گا، لیکن اجتہاد دلیل کا بدیل نہیں ہوسکتا، کیونکہ کتاب وسنت کے دلائل ہی اسلام کے اصل مصاور ہیں۔

اجتهاد مين نطأ كاامكان: اجتهاد كوعصمت عاصل نهيس، كونكه مجتهد دلاكل كى روشى مين ما اجتهاد مين نطأ كاامكان: اجتهاد كوعصمت عاصل نهيس، كونكه مجتهد دلاكل كى روشى مين ما ألل كااستنباط توكرتا به الكيكن وه اس اجتهاد مين نطأ بحى كرسكتا به اى الله أخران وإن اجتهاد أنم أخطأ فرمايا: "إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ، فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِنِ اجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأ فَلَهُ أَجْرً" . (صحيح البخاري/ كتاب الاعتصام)

ترجمہ: ''اگرحا کم اپنے اجتہاد سے فیصلہ سنادیتا ہے، اور وہ اس فیصلہ میں سیجے ہو، تو اس کو دہرا اثو اب ہے، کی اگر کی فیصلہ میں اجتہاد کرے اور اس میں غلطی کرجائے تو اے ایک ثو اب ماتا ہے''۔ اس حدیث کے الفاظ پرغور کرنے سے کی حقائق واضح ہوجاتے ہیں۔

(۱) اجتہاد مجتبد ہی کرسکتا ہے، جس شخص میں شروط اجتہاد کمل نہیں، اسے اجتہاد کرنے کاحق نہیں ہوتا۔ کیونکہ فیصلہ سنانا حاکم کا کام ہے، وکیل یا پٹواری کانہیں، اور اس سے یہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ مقلد مجتبر نہیں ہوتا ہے(۱)

<sup>(</sup>۱) مجتبد کے شروط کتب اصول میں معروف ہیں۔ مثلا: مجتبد کامسلمان اور مکلّف ہونا، کتاب وسنت کی نصوص کی شرعی احکام پر دلالت کی معرفت، عربی زبان پر کمل عبور، اصول فقد کاعلم، آیات واحادیث میں نائخ ومنسوخ کی معرفت=

(۲) مجہتداین اجتہادیس غلط بھی ہوسکتا ہے، اگر چہاہے اس غلطی پر گناہ کے بجائے تواب ملتا ہے۔

(۳) جب مجتمد خطأ بھی کرسکتا ہے، تو اس پر واجب ہے کہ صحیح دلیل پاکراپنے اجتماد سے رجوع کرے، کیونکہ فلطی پراصرار کرنے والا اجر کامستحق نہیں ہوسکتا۔

(٣) جب مجتهد معصوم نبيس تو پھراجتها دکو بھی عصمت حاصل نہيں۔

اختلافات كاحقيقى حل: جب يبات طے به كداجتها ديمن غلطى كا وقوع مكن ب، تو پر متنازعه في اور مختلف في مسائل كاحل كيا به ، اس بار بيمن الله تعالى كايد في الكل واضح ب: ﴿ يَأْتُهَا الَّذِينَ امْنُوْا اطِينُعُوا اللّهَ وَ اَطِينُعُوا الرّسُولُ وَ اُولِى اللّهُ مِ مِنْكُم فَوْنُ تَنَازَعُتُمُ فِى شَيْءٍ فَوُدُوهُ إِلَى اللّهِ وَ الْيَوْمِ اللّهِ وَ الرّسُولِ إِنْ كُنتُمُ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَ الْيَوْمِ اللّهِ وَ الرّسُولِ إِنْ كُنتُمُ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَ الْيَوْمِ اللّهِ وَ الدّحر ذَلِكَ حَيْرٌ وَ احْسَنُ تَاوِينًا له وسورة النساء: ٥٩)

ترجمہ:''اےا بیان والو!فرما نبر داری کرواللہ کی ،اور فرما نبر داری کرورسول کی ،اوران کی جوتم میں سے اصحاب اختیار (بینی علماء و حکام) ہیں، پھراگر کسی چیز میں اختلاف ہوجائے تو اے اللہ اور رسول کی طرف لوٹا ؤ،اگرتم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو۔ بیتو نہایت ہی اچھا ہے، اور انجام کے اعتبار سے بھی انتہائی بہتر ہے'۔

آيت كريمه مين جن مسائل واحكام كي وضاحت كي كئ ہے، وه يہ بين:

(۱) خطاب اہل ایمان سے ہے، کیونکہ وہی احکام کی پابندی اور اوامر پڑمل کرنے والے ہیں۔ (۲) فعل امر " اطیب عب و ۱۴ اللہ اور اللہ کے رسول کی اطاعت کے علم پر استعمال کیا گیا، جبکہ

<sup>=</sup> مابقدان تمام إجتهادات كاعلم جن پراجماع امت ثابت بـ....الخ

"أولى الأمر" ميں اسے حذف كيا كيا، كيونكدان كى اطاعت امر الله اور امررسول كتا لع ب، اور الله اورالله كے رسول مَنْ اللَّهُ كى معصيت ميں كسى مخلوق كى اطاعت جا تر نبيس \_ (٣) كسى بهي امريس اختلاف كي صورت مين صرف الله اوررسول الله مَثَاثِيمٌ كي طرف لوشخ كالحكم دیا گیا،اس لیے یہاں پرلفظ' أولى الأمر" كوبالكل سرے سے ہى حذف كرديا گيا۔

(٣) قرآن وسنت يربى دين كى ممارت قائم ہے،اس ليےان دونوں كو جحت تسليم كيے يغير دموائے ایمان کمی صداقت کا حامل نہیں ، نہ ہی اللہ تعالی کی ذات پر نہ یوم آخرت پر ایمان قابل اعتبار ہو

(۵) کتاب وسنت کی طرف رجوع ہی اچھااورانجام کے اعتبار سے بہتر ہے،اشخاص ،فردی آراء اورشمروں کی طرف وعوت دینے سے مسائل حل نہیں ہوسکتے، بلکداس کا انجام ہمارے سامنے ہے، کەمسلمان ٹولیوں اور فرقوں میں بٹ گئے اور کوئی نجات کی راہ نظر نہیں آتی ، ہر بماری کاعلاج ہے،اور ہر بیاری کی دوامختلف ہے،غلط دوااستعال کرنے سے بیاری بر صعباتی ہے، بلکہ ہلاکت كاذر بعير بن جاتا نب \_\_\_\_\_ كاذر بعيد بن جاتا نبي

# مسلكي تعصب اورشخصي تقليد

جب ہماراایمان ہے کہ دین کی اساس دلیل پر قائم ہے، تو پھرمسلکی تعصب یاشخصی تقلید کوئی معنی نہیں رکھتے ، کتاب وسنت ہی پرتمام صحابہ رضی الله عنہم کاعمل رہاہے ، اگران میں کسی قتم کا اختلاف پایاجا تا تواصل مصادر کی طرف لوٹ جاتے ، دلیل دیکھ کراپی ذاتی رائے ہے رجوع کر لیتے ۔ اور یہی منبح تابعین اور تبع التابعین کار ہا، ان کے بعد علماء امت بھی اسی راہ پر گامزن رہے، و و بھی دلیل ہی کو جحت نشلیم کرتے ، مجھی فر دی اجتہا دکوا جماع امت نہیں سبحتے ،اور فر ماتے ہتھے: "إِذَا صَعَ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذْهَبِي" يعنى جبتهبين ميرى دائ يا جنهاد ي برعس كولى يح حدیث مل جائے ، توای بڑمل پیرا ہوجاؤ ، اور یہی میرامسلک ، مذہب ہے۔

قرون الله جن كى فضيلت مسلم ب، ان ميں بھى صحابہ الله كا زمانه افضل ترين ب، كونكه ميزول وى كا زمانه افضل ترين ب، كونكه ميزول وى كا زمانه صحابه كى عظمت قرآن كريم كى اس آيت مباركه ساور بھى عيال موجاتى ہوجاتى ہوجاتى ہوجاتى ہوجاتى ہوجاتى ہے، جس ميں الله تعالى نے ان كے ايمان كى مدح سرائى فرمائى ہ، ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِفْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدُوْ الله (سورة البقرة، آيت: ١٣٧) ترجمہ: "ديس اگروه تم (صحابہ كرام) جيسا ايمان لائيں، توہدايت يافتة قرار يائيں،

ايمان عقيدة على اور في كانام ب، اور صحابه كرام كا تلاش حق اور تسليم حق ميس كيا مني ها؟ قرآن ياست كى دليل من كروه مرتسليم فم كرليت ، كيونكدوه جائة تصري كه الله اور رسول مَن يُنظِع كى الله وَرَسُولَهُ ، فَقَدْ فَازَ اطاعت بى كاميا بى كى راه ب-ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ مَنْ يُنظِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (سورة الأحزاب ، آيت: ١٤)

ترجمہ:''اور جو بھی اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت گزاری کرے گا، اس نے تو بہت بڑی کا میا بی حاصل کی''

اوروه يه بهى بحقة تق كرق سايتعادواعراض بلاكت كاسبب ، فرمان رب العزت ب : ﴿ قَلْيَتُ اللهِ اللهِ العَرْتِ الْعُرُ اللهِ قَلْيَ اللهِ الْعُرْتُ اللهِ قَلْيَ اللهِ الْعُرْتُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عُذَابٌ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ المُن المُل

ترجمہ:''اور جولوگ آپ مَالِیْظِ کی مخالفت کرتے ہیں، انہیں ڈرتے رہنا چاہیے، کہ کہیں ان پر زبردست آفت ند آپڑے، یا انہیں در دناک عذاب ندگھیر لے''۔

صحابه كرام وللشائد من الله عندائي تقى، بدعات ما أيس بوى نفرت في المعجم عبدالله بن مسعود والنائد من تقد الله عند الله عن

السكبيس كينى اتباع كولا زم بكر و، اورئى ايجادات (بدعات) كونه نكالو، كيونكة تهميس (كتاب و سنت) ديكر خود فيل بناديا گيا ہے' - اسليے تقليديا تعصب من اور دليل كا متبادل نہيں ہوسكتے ، امت پرائمہ اور علماء كا كرام ايك فريضہ ہے ، ليكن اس فريضہ كى آثر ميں تقليديا تعصب كوشر عى بنيا دمهيا كرنا غير شرعى اقد ام ہے ، علماء انبياء كے وارث ہيں ، اور ان كا احتر ام درجہ وجوب ركھتا ہے ، كين اس سے سيكھى لازم نہيں آتا كمان كے بارے ميں وہ اعتقادر كھا جائے ، جس كى اساس كى شرعى دليل پرقائم نہ ہو۔

امت حفزت امام شافعی و کیلیز کا احتر ام کرتی ہے، اور کرتی رہے گی، لیکن اس سے بھی پید لازم نہیں آتا کہ اس دعوت کو بھی قبول کیا جائے، جس میں کہا گیا ہے کہ:

إِنِّي حَيَاتِي شَافِعِيٍّ فَإِنْ مِتُّ فَوَصِيَّتِي بَعْدِي أَنْ يَتَشَفَّعُوا

ترجمہ:''میں پوری ڈندگی شافعی رہا،اوراگر میں مرجاؤں تو (مرنے کے وقت) میری وصیت یہی ہوگی کہ میرے بعدسب لوگ شافعی بن جائیں''

لوگ سلفا وخلفا امام اہل سنت احمد بن حنبل مینید کی شان اور آپ کے صبر وعزم کے معترف بلکہ مداح ہیں، لیکن اس سے ریکہاں لازم آتا ہے کہ غلوا ور تعصب کی راہ اختیار کر کے اس نداء پر لبیک کہا جائے ، جس میں ریکہا گیا ہے کہ:

أَنَا حَنْبَلِيٍّ مَا حَيِيتُ وَإِنْ مِتُ فَوَصِيَّتِي لِلَّناسِ أَنْ يَتَحَنْبَلُوا

ترجمہ: ''میں جب تک زندہ ہوں جنبلی ہی رہوں گا ، اور اگر مرگیا تو میری لوگوں سے دصیت ہے کہ وہ بھی جنبلی بن جائیں''۔ امت امام الوحنيف ويليك كى شان وعظمت كافخر ااعتراف كرتى ب، كين اس يد يوكر لازم آتا ہے کہ ہم مسلک حنفیہ کے معروف شیخ ابوالحن الکرخی کا وہ قول بھی قبول کریں ،جس میں وہ اين ذاتي من وملك وحفيت كى طرف منسوب كرت موع فرمات بين: " كُلُّ آيَةٍ تُحَالِفُ مَا عَلَيْهِ أَصْحَابُنَا فَهِي مُؤَوِّلَةٌ أَوْ مَنْسُوخَةٌ، وَكُلُّ حَدِيثٍ كَذَلِكَ فَهُوَ مُؤَوَّلٌ أَوْ مَنْسُوخٌ" لينى قرآن كى جوآيت بهى اسملك كيخالف موجس مسلك ير مار اصحاب (علاءاحناف) ہیں، تووہ آیت محتاج تا ویل ہے، یا پھر منسوخ ہے۔ای طرح کوئی حدیثِ رسول مَا يُعْلِمُ بِهِي الرِّبِهَارِ بِهِ مسلك كِي الف ہے تووہ بھي قابل تا ويل ہے، يامنسوخ ہے'۔

اس کا مطلب سے ہے کہ اگر کتاب وسنت کی صریح نصوص کسی تقلیدی مسلک کے موافق نہ ہوں ،تو پھران نصوص میں تا ویل کر کے انہیں اس مسلک کے مطابق بنا ناضر وری ہے،اوراگراس ہے بھی بات نہ بن یا ہے تو پھران نصوص کومنسوخ ہی قرار دیا جائے ، تا کر تعصب اور تقلید پر کسی شم ك ضرب ندآيائ (١) \_

ندکورہ بیاشعار واقوال حق سے واضح اجتعاد ہے۔لیکن ائمہ کرام بالخصوص ائمہ اربعہ۔رحمہم الله جميعًا -اس سے بری بیرہ بلکران کے مسلک و مذہب کی اساس: " إِذَا صَعَ الْحَدِيثَ فَهُوَ مَذْهَبِي" جِسِعْظَيم قاعده پرهنی ہے۔اوراگروہ بیاشعاروا قوال بن لیتے ،تووہ ہرگز اس مقیت فكرعقيم منج اورشنيع نظريه كوقبول نبيس كرتے بلكه وه اس سے اپنی برأت كا اعلانيه اظہار كرتے۔ مذكورہ ان اشعار۔ جو بظاہر ايك دومرے كى فوٹو كالى لگ رہے ہیں۔ میں مخصوص مسلكوں کوا ختیار کرنے اور بعض ائمہ کومقام عصمت عطا کرنے کی دعوت دی گئ اوراس باب الاجتها د کو بھی

<sup>(</sup>١) اس متم ك اور بهي بهت سے اتوال واشعار كتابون ميں موجود بين من مسلكي تعصب اور تقليد جامد افتيار كرنے ك روت كائل بريكس كاب:" التعالم وأثره على الفكر والكتاب" للشيخ العلامة بكر عبد الله أبو زيد.

بند كرنے كى كوشش كى گئى ہے، جس كى افاديت واجميت امت ميں مسلم ہے۔ رہى بات ابوالحن الكرخى \_غفرالله له \_ كے قول كى ، تو اسكى شناعت واضح ہے \_ بلكه بيرتن سے اعراض كے مترادف ب\_نسأل الله العافية

#### ائمه مجتهدين كے تين امت كاموقف

علماءامت کا احتر ام اورمجتهدین ملت کی عظمت کا اعتراف عین دین ہے، کیونکہ وہ انہیاء کے دارث ہیں، اورعلم نبوت ان کو دراثت ہیں ملا ہے، کیکن حق کو پر کھنے کے لیے کتاب وسنت کی كسوفي اصل "ميزان عدل" كي حيثيت ركهتي ہے ....اس بات كا پہلے بھى تفصيلا ذكر ہو چكاہے، كم ائمے کے لیے شروط اجتهادی محیل کے بعد اجتهاد کرنا شرعی حق ہے، اور میہ بات بھی ہم بیان کر پھے ہیں، کہ اجتہاد میں''خطأ'' کا دقوع خارج از ام کان نہیں۔ بلکہ مجتہدایۓ اجتہاد میں غلط بھی ثابت ہوسکتا ہے، کیکن وہ اس غیر معہمدغلطی کی دجہ ہے آثم نہیں ، بلکہ ثواب کامستحق ہے۔اوریہی مؤقف امت في اختياركيا ب، امام ذبي -رحم الله فرمات بين " فيم إنَّ الْكبيرَ مِنْ أَيْمَةِ الْعِلْم إِذَا كَثُرَ صَوَابُهُ، وَعُلِمَ تَحَرّيهِ لِلْحَقّ، وَاتَّسَعَ عِلْمُهُ وَظَهَرَ ذَكَاوُهُ، وَعُرِف صَلَاحُهُ، وَوَرَعُهُ وَاتِّبَاعُهُ يُغْفَرُ لَهُ ذَلَلُهُ، وَلَا نُضِلُّهُ، وَنَطْرَحُهُ وَنَنْسَى مَحَاسِنَهُ، نَعَمْ! وَلَا نَـقْتَـدِي بِـهِ فِـي بِـدْعَتِهِ وَخَطْئِهِ، وَنَرْجُو التَّوْبَةَ مِنْ ذَلِكَ" (سيـر اعلام النبلاء/ ترجمة قتادة بن دعامة السدوسي . رحمه الله. ٢٤١/٥

ترجمہ: '' .....اور پھر جو عالم امت کے کہارائمہ میں ہو، اور (اجتہادات واستنباطات) میں وہ اکثر صحیح موقف کا حامل رہتا ہے، اور حق کو تلاش کرنے کی راہ میں وہ معروف ہے، اس کاعلم وسیع اور ذ ہانت ظاہر ہے، اور وہ نیکی تقوی اور (منچ ) ابتاع میں بھی معروف ہے، تو اس کی غلطی قابل درگزر ہے، اور یہ بھی می نہیں کہ ہم اس پر گراہی کا فتوی لگا ئیں، اور اس سے التعلق ہواس کی خو بیوں کو طاق نسیان پر چھوڑ دیں۔ ہاں! یہ بات ضروری ہے کہ ہم اس کی بدعت یا اس کی غلطی میں اسکی اقترانہیں کریں گے، بلکداس سے توبہ کے امید دار ہیں گے'۔

امام ذہبی رحمداللد کے اس کلام سے بہت سے مسائل وشرا نظاواضح ہوجاتی ہیں، (۱) ہر عالم کی غلطی قابل درگز رنہیں، کیونکہ جو عالم درجہ اجتہا د کونہیں پہنچاہے،اے اجتہاد کرنے کا حق عاصل نبيس-

(٢) جانب صواب غالب مونا جا ہے۔

(٣) حق كى تلاش ميں عالمانه جدو جهدلازى ہے، اور جو مخص اپنے اوپر تقليد كولازم قرار ديتا ہے، یا کسی خاص کمتب فکر کے اصول اپنائے ہوئے ہیں ، تو اس کی جدو جہد بھی عالمانہ نہیں ہوسکتی۔ (٣)علمي وسعت اور ذبانت بھي لازي ہے، كيونكه دلائل ہے مسائل كا استنباط اور پھرمسكه ميں تھم رگاناوسیع علم اور ذبانت کا متقاضی ہے۔

(۵) اور عالم نیکی اور تقوی میں بھی معروف ہو، کیونکہ حق کی معرفت کے لیے حسن نیت لازی ہے، اورنیکی اورتقوی صلاح نیت کی ترجمان ہیں۔اس کے برعکس تعصب صحیح نتیجہ تک پہنینے میں مانع ہوتا ہے، کیونکہ متعصب مخص پہلے کس مسئلہ میں اپنا پیندیدہ موقف اختیار کر لیتا ہے، اور پھراس کی تقویت کے لیے دلیل الل کرتا ہے۔

(٢) مجتهد مُنج اتباع پرقائم مو، نه كه ابتداع پر، كيونكه جو خض اپنے آپ پراتباع كولازم نہيں قرار دیتا،اسکااجتمادقابل التفات نہیں، کیونکہ اس نے حق کی تلاش میں غلط راہ اختیار کی ہے۔ (۷)اگر جم تدمیں بیسب اوصاف موجود ہیں، تب بھی وہ غلطی کرسکتا ہے، لیکن اس غلطی پروہ ستحق ملامت نہیں ہے۔اور نہ ہی کسی کے لیے اس اجتہادی غلطی کی وجہ سے اسے گراہ قرار دینا جائز

IN THE WALL OF THE LAND OF THE PARTY OF THE

(٨) اجتهادي غلطي كوصرف نظركرنا حاسيه، اورجمتدكي ديكربة ارخوبيون كي وجها احرام ہے یادکرنا جاہے۔

(٩) لیکن اس احر ام کار بر ار مطلب نہیں ، که اس کے غلط موقف کواختیار کیا جائے ، یا کسی بدعت کوسنت مانا جائے، بلکہ سنت پڑمل پیرار ہنا اور بدعت سے اجتناب کرنا ہرمسلمان پر لازمی ہے، کیونکہ دین انباع کا نام ہے تقلید کانہیں۔

### تقریر بدعات کے دلائل اوران کے اقسام

عامة المسلمين جو بدعات كو دين سمجھ كر اختيار كيے ہوئے ہيں، اور پھر ان كى تروجج واشاعت میں بڑی دل چیپی اور گرمجوثی کا اظہار بھی کرتے ہیں، وہ دراصل خودین پڑھے ہوئے نہیں ہوتے ، بلکہ وہ واعظین اورمولو بول کودین کامصدر،اور در باروں اور خانقا ہوں کو دعوت دین کا مرکز مانتے ہیں، بیلوگ لاعلمی اور اپنی سادگی کی وجہ سے صیاد کا آسان شکار بن جاتے ہیں، انہیں غلط راہنمائی ملتی ہے، اور جب ان ہے کسی بدعت کی شرعیت ثابت کرنے کی بات کی جاتی ہے، تو وہ معصوم کہج میں یابات ہی کوٹال دیتے ہیں، یا اپنے مصاور ومراکز کا ذکر کرتے ہوئے، وہاں سے سی سنائی باتوں کو نقل کر کے اس بدعت کی شرعی حیثیت ثابت کرنے کی مخلصانہ کوشش کرتے ہیں ، بھی دین سے محبت ، بھی لوگوں کی اکثریت ، بھی عدم ممانعت ، بھی اتحادملت کی عمومی دلائل پیش کرتے ہیں۔ اور ہارے اس پیش نظر رسالہ کا اصل موضوع یہی ولائل ہیں ، لفظ "دلائل، یادلیل" ہم صرف عرف عام اور تفہیم کلام کے طور پر استعال کرتے ہیں، ورندانہیں دلیل کا درجه برگز حاصل نبین، بلکه انبین شبهات کا نام دینا زیاده موزول ہے .....اور ہم آ گےشبهات کا لفظ استعال کریں گے، اور شری دلائل کی روشی میں ان شبہات کا بھر پور جائزہ لیکر قاری کے سامنے اصل حقائق رکھنے کی کوشش کریں گے۔ان شاءاللہ لیکن ان شبهات کوپیش کرنے سے قبل مناسب ہے کہ بدعات کوشری جواز فراہم کرنے ك ليے جود لائل پيش كيے جاتے ہيں،ان كى ماہيت واقسام كوذكركياجائے۔

<u>دلائل بدعات کی دواقسام ہیں:</u>

بہا قتم: ( مخصوص بدعت کے لیے مخصوص دلائل '

اوربددلائل بھی عمومائی طرح کے ہوتے ہیں مثلاً:

(1) دلیل سند کے اعتبار سے ضعیف یا موضوع ہوتی ہے۔

(ب) دلیل شری لحاظ سے نا قابل جمت ہوتی ہے۔

(ج) کبھی دلیل میچے بھی ہوتی ہے، مگراس میں وہ بات ہی نہیں ہوتی ،جس ہے کی بدعت کوسہارا

(د) کبھی ایک ہی دلیل میں مذکورہ سب عیوب جمع ہوجاتے ہیں۔

بیایک طویل موضوع ہے، کہ کس بدعت کے لیے کون کی اور کس طرح کی دلیل دی جاتی ہے، چونکہ پیش نظررسالہ کا موضوع دوسری قتم کے دلائل کو ذکر کر کے ان کا شرعی جائزہ لیا ہے، کیکن پھر بھی ایک دومٹالیں ہم ذکر کر لیتے ہیں، تا کہ قارئین اس قتم کے دلائل اوران کی صحت کا تصور بھی ذہن میں رکھ سیس (۱)

<u> پېلى شئال:</u> مزارون، در بارون او رقبرستانون پرقر آن خوانی کی بدعت کی بیردلیل دی

(١) البية اكر قارئين اس موضوع رتفيلي معلومات چاہتے ہيں، تووه معروف تطرى قاضى فيد علاما حد بن جمر ابوالطاي ك معروف كتاب: "تحذير المسلمين عن الابتداع والبدع في الدين" كامطالعة كرين، أن كتاب كااردور جمدافيخ مولانا ر ميس الأحرار ثدوى في بعنوان: "بدعات اوران كاشرى بوسث مارم" كياب-اى طرح عربي خوان طبقه علامه عبدالله بن عبدالعزيز التي يجرى كى كتاب:"البدع المولية" كى طرف دجوع كرسكة بير\_ جاتی ہے کہ ابن عررضی اللہ عنها کی روایت ہے کہ آپ مَالَیْ الْمِیْ عَلَیْ اللہ عَلَم دیا: .....وَالْیَقْوَا عِند وَأْسِهِ بِفَاتِحَةِ الْکِتَابِ وَعِندَ رِجْلَیْهِ بِخَاتِمَةِ الْبَقَرَةِ فِی قَبْرِهِ" "لیخی میت کوتبریں دفن کرنے کے بعد اس کے سر ہانے سورہ فاتحہ اور پاؤں کے پاس سورۃ البقرۃ کی آ بڑی آیات پر هیں "۔

يه سندك اعتبار سے بالكل ضعيف ترين حديث ب، اس ميں ايك راوى "مسحى البابلى" كو محد ثين في معنف اور دوسرے راوى" ايوب بن نهيك الحلى "كو محر الحديث كها ہے، (تفصيل كے ليے ديكھيں كتاب: "احكام السجنانة وبدعها/ للشيخ الألباني رحمه الله، اور "ديوان الضعفاء والممتروكين" للذهبي رحمه الله).

ای طرح ایک اور صدیث بیان کی جاتی ہے، کہ آپ سائی آئی نے فرمایا: "مَسنْ دُخَسلَ
الْمَقَابِرَ فَقَرَأَ سُورَةَ یاس خُفّف عَنْهُمْ یَوْمَنِدْ، وَکَانَ لَهُ بِعَدَدِ مَنْ فِیهَا حَسَنَاتٍ" لیمی الْمَقَابِرَ فَقَرَا سُورَة یاس خُفّف عَنْهُمْ یَوْمَنِدْ، وَکَانَ لَهُ بِعَدَدِ مَنْ فِیهَا حَسَنَاتٍ" لیمی المُون الرایک شخص قبرستان میں داخل ہوتا ہے اور سورة کیس پڑھتا ہے، تواس دن ان قبروں میں انخفیف کی جاتی ہے اور اسے اموات کی تعداد کے برابر تواب مات ہے۔ لوگوں) سے دیا سندا موضوع ہے، اس میں ایک راوی "ابوب بن مدرک احقی "ہے جوضعف ہے بلکہ این معین ۔ رحمہ اللہ ۔ نے اسے کڈ اب کہا ہے۔ (مزید تفصیل کے لیے دیکھیں، کاب: السلمة الفعیلة الله ابانی: ۲۵/ ۱۲۵۲)

جَبُدان احادیث کے مقابلے میں ایک صحیح حدیث موجود ہے، جس کو اہل برعت نظر انداز کرتے ایں ارشاد نبوی ہے: " لَا تَجْعَلُوا بُیُوتَکُمْ مَقَابِرَ ، فَإِنَّ الشَّیْطَانَ یَنْفُرُ مِنَ الْبَیْتِ الَّذِي تُقْرَأُ فِيهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ".

ترجمہ: ''اپنے گھروں کو قبرستان نہ بناؤ، اور شیطان اس گھرسے بھاگ جاتا ہے، جس میں سورہ کہ بقرہ پڑھی جاتی ہے'' (حدیث مجے مسلم/ کتاب صلاۃ المسافرین میں ہے، اور راوی حضرت ابو ہر یو ورضی اللہ

عنديل)

ایک اہم وضاحت: یہ بات واضح رہے، کہ اموات کے لیے ایصال تواب کے طور قرآن پڑھناکی حالت میں ثابت نہیں، جاہے وہ قبر پر پڑھاجائے، یا گھربر، یا کی مجد میں یا اور كى جكد كيونكد يمل ندرسول الله طَالِيْمُ عن البت عن ندآب طَالِيْمُ كامحاب عدالانكد احادیث میں احوال موت بخسل، فن ، گفن ، تعزیت ، حفر القبور ، زیارة القبور ، سوگ ، جنازه ، دعا ، بعض عبادات مثلا صیام و مج کی قضاء، شوہر کی موت کے بعد بیوی کی عدت کے احکام وآ داب وغیرہ سب موجود ہیں ،اوراگرقر آن خوانی جائز ہوتی تو آپ مالی امت کواس کے بارے میں بھی ضرور بتلاتے۔ بلکہ آپ مالی کی حیات میں کتنے صحابہ وفات پائے، شہید کیے گئے بلکہ بعض اُوقات برآ پکو بڑے دکھ اور کر بنا کے صورتحال کا سامنا کرنا پڑا الیکن کہیں قر آن خوانی کرنے کی تعلیم نہ دی، مزار بقیع جاتے تو وہاں دعا کرتے ،معرکوں میں صحابہ شہید ہوتے ، انہیں فن کرتے ، ان کے لیے دعا کرتے الیکن قر آن خوانی کا ثبوت کہیں نہیں ملتا۔ حادثہ رجیع میں دس صحابہ وقل کیا كيا، جنهيں بعض قبائل في معلمين قرآن اور داعيان اسلام كے طور پر آپ مَا يُؤْمُ سے طلب كيا تھا،ای طرح حادثہ برمعونہ کے موقعہ پہمی ایساہی المیہ پیش آیا،ستر صحابہ ومبلغین دین کے نام پر طلب کیا گیا، دو کےعلاوہ باقی سب جامشہادت پلائے گئے، کہاجا تاہے کہان دونوں حادثوں کی خبرآپ نافیل کوایک ہی رات میں پنچی کھی، آپ نافیل کے حزن والم کا بیرحال تھا، کہ آپ صحابہ رضی الله عنهم کے ان قاتلوں پر ایک مہینہ نماز فجر میں بدعا فرماتے رہے۔لیکن کس سیحے یا ضعیف دلیل سے پیٹبوت نہیں ملتا کہ آپ مالٹی اے ان کے ایصال ثواب کے لیے خود کو کی قرآن خوانی كى ، يا صحابة رضى الله عنهم كواس قتم كا كوئى عكم ديا بو\_

روسری مثال: جشن میلا دالنبی (مُنافیم) کے جواز میں بیدلیل بھی پیش کی جاتی ہے، کدابولہب کو

خواب میں دیکھا گیا، اور جب اس کے حال کے بارے میں پوچھا گیا، تواس نے جواب دیا: مجھے جہنم میں عذاب دیا جا تا ہے، گر پیر کے دن عذاب میں تخفیف ہوتی ہے، کیونکہ اس دن میں مجمد علیقی کی ولا دت کی وجہ سے براخوش ہوا تھا، اور اس خوشی میں میں نے باندی ' ' تو یبہ' کوآزاد کر دیا تھا۔ یہ دلیل کی وجو بات کی بناء پر نا قابل جمت ہے:

(۱) یه روایت سند کے اعتبار سے مرسل ہے، کیونکہ اس میں انقطاع ہے، اور مرسل ضعیف احادیث کی اقسام میں سے ایک قتم ہے، کیونکہ صحت سند کی ایک شرط'' اتصال''اس میں مفقود

(۲) شرعا بھی اس روایت سے استدلال کرناصیح نہیں، کیونکہ خوابوں کو دلیل بنا کر شریعت کے احکام دمسائل ثابت نہیں ہوتے ،اس پرامت کا اجماع ہے،اگر چہردایت صیح ہی کیوں نہ ہو،اور اگر چہصا حب خواب ولی یا امام ہی کیوں نہ ہو،کیکن انبیاء کے خواب حق ہوتے ہیں اور وہ وقی کا حصر ہیں

(۳) ابولهب تو كفرى حالت بن اس دنيا على بدا ، خواب بن اس كى كمى موكى بات وبعات كي ابولهب تو كفر كات وبعات كي ابولهب تو كفر كالت مسلمان كي لي باعث عارب، ارشاد بارى تعالى بن الكي مسلمان كي لي باعث عارب، ارشاد بارى تعالى بن الكي مسلمان كي لي باعث عارب، ارشاد بارى تعالى بن الكي مسلمان كي المقالمة من المناه من المناه كالمناه كالم

ترجمہ: '' یہی وہ لوگ ہیں، جنہوں نے اپنے رب کی آیات اور اسکی ملاقات سے كفر كيا، اسليے ان كارے اللہ اللہ اللہ ال

جب کفر پر مرنے والے کے اعمال کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا، تو ہم ان کے خوابوں کو معتبر سمجھ کران سے کیے دلیل پکڑلیں۔ (۱) اگر سوموار کوروز ہر رکھنا تحدیث نعمت کے طور پر ہے، تو پھر معقول ومنقول یہی ہے، کہ تحدیث نعمت اور اظہار تشکر کے طور پر روزہ ہی رکھا جائے۔ اور بدعات نہ کی جائیں، محفلیس نہ ہجائی جائیں، مجلسیس نہ منعقد کی جائیں۔ اور اس دن کوعید کا دن قرار نہ دیا جائے۔ کیونکہ میں۔ اور اس دن کوعید کا دن قرار نہ دیا جائے۔ کیونکہ میں۔ واعتقادات حدیث مذکور میں موجو ذبیس ہیں۔

(۲) رسول الله مَا اللهُ مَلِيهِ مَلَّهُ مَا اللهُ مَلِيهِ مَلَّةً مَا اللهُ مَلِيهِ مَلْ مَدْ كَرَهُ مَهِ مِن اللهُ مَلِي اللهُ مِل اللهُ مَل اللهُ مَا اللهُ مَل اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ مَل اللهُ مَلُهُ مِلْ اللهُ اللهُ مَل اللهُ مَلْ اللهُ مَل اللهُ مَا مُلْكُولُ مِن اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا مُلْكُولُ مِلْمُ مِلْ اللهُ مَا مُلْكُولُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا مُلْكُمُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ

(۳) اظہارشکر کے لیے آپ نگائی کی محد دسنت میں من پیند تبدیلی ، دن کے بدلے تاریخ ، ہفتہ میں ایک مرتبہ کے بدلہ سال میں ایک مرتبہ کروزہ کے بدلہ حلوہ اور ترکاریاں پکانا کہاں کی شریعت ہے۔ اور جو کچھ میلا د کے نام پر آج کہا اور کیا جا تا ہے ، کیا اس صدیث میں اس کا کوئی ذکر موجود

(٣) حدیث میں پہلے ولادت اور پھر بعثت کا ذکر تر تیب زمانی کے لحاظ سے ہواہے ورنہ مقام ومنزلت کے اعتبار سے مؤخر الذکر ہی مقدم ہے، اس لیے جب ہم قر آن کریم کا مطالعہ

كرتے إلى، تو وہ وہال انبياء يكيم السلام كى ولادت كى اجميت نظر نہيں آتى، جبكدان كى بعثت كابار بار تذكره كيا گيا ہے، بلكه نبى آخرالز ان مَلَّ اللَّهُمُ كى بعثت كوامت كے ليے الله تعالى كى طرف سے احسان عظيم قرار ديا گيا ہے: ارشاد تل تعالى ہے: ﴿ لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ إِذْ بَعَتَ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ إِذْ بَعَتَ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ إِذْ بَعَتَ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ إِذْ بَعَتَ وَلِيهِمُ وَسُولًا مِنْ اَنْفُسِهِم ﴾ (آل عمران: ١٢٣)

ترجمہ: ''بے شک اللہ تعالی نے اہل ایمان پر بڑااحسان فرمایا، کدان ہی میں سے ایک رسول کوان کی طرف بھیجا''

لیکن'' یوم بعثت' اہل میلا دبھول جاتے ہیں،اس دن کے حوالے سے کوئی جشنہیں منایا جاتا، نہ ہی کوئی محفل سجائی جاتی ہے۔ہم ہر جشن کو بدعت مانتے ہیں، چاہے میلا دکا ہو یا بعث کا، لیکن منانے والوں سے اگر پوچھا جائے کہ اس تفریق کی ان کے پاس کیا دلیل ہے، تو وہ کیا جواب دیئے؟

'دلینی پرتو بردا با برکت دن ہے، اس دن اللہ تعالی نے موی علیہ السلام اور بنواسرائیل کو نجات دی۔ فرعون اور اس کے لئکر سے جوان کے تعاقب میں لا وکشکر کے ساتھ چڑھ دوڑ رہے تھے۔ یہاں جشن میلا د کے مویدین کا وجہ استدلال ہے ہے، کہ جب نبی مثل الفرا سے موی علیہ السلام کے یوم نجات کے دن اظہار تشکر کے طور پر روز ہ رکھنے کا حکم دیا، تو ہم نبی مثل الفرا کے یوم ولا دت کو یوم تشکر کے طور پر روز ہ رکھنے کا حکم دیا، تو ہم نبی مثل اللہ کے ایم ولا دت کو یوم تشکر کے طور پر کیول نہیں منا سکتے۔ یہ حدیث بھی سابق الذکر حدیث کی طرح صحیح ہے، لیکن اس سے محلور پر کیول نہیں منا سکتے۔ یہ حدیث بھی سابق الذکر حدیث کی طرح صحیح ہے، لیکن اس سے مجمی جشن میلا دکی شرعیت ہرگز تا بت نہیں ہوتی، وہ اس لیے کہ:

(۱) تعبدی امور میں ایک ثابت عبادت پر دوسری غیر ثابت عبادت کو قیاس کرنا می ختی نہیں ہے، کیونکہ عبادت میں اصل'' تو قیف'' ہے۔

(۳) صرف موی علیہ السلام اور ان کی قوم کے یوم نجات کوروزہ رکھنے کا حکم دیا، اگر اس سے دوسری عبادات یا دوسرے ایام کے اختفال کی بات اخذ کرناضیح ہوتا، تو آپ مالیام وسرے انہیاء علیم السلام کے حوالے ہے بھی اس طرح کا حکم فرماتے ۔ حضرت آ دم علیہ السلام کا یوم توبہ عیسی

علیہ السلام کا یوم عروج إلى السماء، یوسف علیہ السلام کا اپنے والد یعقوب علیہ السلام سے یوم لقاء،
یونس علیہ السلام کا مچھل کے پیٹ سے یوم الخروج، ایوب علیہ السلام کو امراض واہتلاء سے یوم
نجات وغیرہ وغیرہ سب ایام فرحت ومسرت کے ایام گزرے، لیکن آپ مُلَّا اِلْمَ اِن حوالے
سے کوئی روزہ رکھنے کا تھم بھی نہیں دیا، جشن منانے کی بات تو بہت دور کی ہے۔

(٣) خود نبی طالیم کی حیات طیبہ میں بہت ہے ایسے حوادث وواقعات ہوئے ہیں، جن کواسلا می تاریخ میں برخی البیات ہے مثلا: یوم بعثت، یوم ہجرت، یوم بدر، یوم فتح مکہ، مجت الوداع، وغیرہ وغیرہ لیکن نبی طالیم نیا اس می یاد میں کوئی جشن منانے کا حکم نہیں دیا، شدی طلفا وراشد مین رضی اللہ عنہم کے زمانہ خلافت میں اس قتم کا کوئی جبوت ماتا ہے۔ جبکہ اس حقیقت میں کوئی دورائے نہیں کہ صحابہ کا زمانہ ہی سب سے بہترین زمانہ ہے، اور آپ ہی تبی من الله کی سال میں کوئی دورائے نہیں کہ صحابہ کا زمانہ ہی سب سے بہترین زمانہ ہے، اور آپ ہی تبی منافیل کی سنتوں کوسب سے بہتر بین زمانہ ہے۔

خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ ، اگر امت بالحضوص اہل میلا داخلاص نیت کے ساتھ نبی ٹاٹیا کے یوم ولا دت کو یوم تشکر کے طور پر یا در کھنا چاہتے ہیں ، تو انہیں چاہیے کہ: (۱) امت کو ہر سوموار کوروزہ رکھنے کی ترغیب دیں۔

(ب)ان تمام انگال وافعال سے بازر ہیں، جوآپ طابط کی شریعت میں ثابت نہیں۔ (ج) صحابہ کی زندگی کوسامنے رکھیں، جوآپ طابط کی ذات مبار کہ سے سب سے زیادہ محبت کرنے والے تھے، وہ آپ طابط کی سنتوں ریمل کرتے تھے، لیکن میلا دجیسی بدعات کو بھی انجام نہیں وسیتہ تھے۔

(ھ)سال میں ایک دن کا جش منانے کے بجائے اپنی یومیہ زندگی کو آپ تا ایکا کے تقش قدم کے مطابق گڑ ارنے کا حتی فیصلہ کریں۔ کیونکہ اس میں اظہار تشکر بھی اور اظہار مجت بھی۔

# دلائل كى دوسرى فتم: "عموى دلائل"

دلائل کی بیتم ایسی ہے، جن کوشبہات ہی کہہ سکتے ہیں، دلائل نہیں، ان کا تعلق عمو ما کسی مخصوص بدعت سے نہیں ہوتا، بلکہ انہیں کسی بھی بدعت کی تزیین کے لیے حسب حالات بطور دلیل بیش کیا جاتا ہے۔ لفظ تزیین ہم نے اس لیے استعال کیا، کیونکہ ان دلائل میں وہ باتیں موجود ہی نہیں ہوتیں جن کو اہل بدعت اخذ کرنا چاہتے ہیں، بلکہ یہ کہیں کہ ان دلائل کو بدعات کی شرعی حیثیت ثابت کرنے کی کوشش میں ایک خوبصورت غلاف کے طور پر استعال کیا جاتا ہے، تا کہ بدعات کی اصل قباحت اورعدم شرعیت اوگوں کی نظر دل سے اوجھل ہے۔

آیئے! اب ہم ان شبہات کو پیش کرتے ہیں، جن کو بدعات کی تایید میں عمومادلیل کے طور پر پیش کیاجا تا ہے، اور ساتھ ہی ساتھ ہر شبہاوراس کی حقیقت و دلالت کا شری جائزہ بھی لیتے ہیں۔"اللَّهُمَّ أَدِ نَا الْحَقَّ حَقَّا وَ ارْزُفْنَا الْجَنِنَابَهُ" ہیں۔"اللَّهُمَّ أَدِ نَا الْحَقَى حَقَّا وَ ارْزُفْنَا الْجَنِنَابَهُ" ''المی اہمیں حق کو ت سجھنے اور اس کی پیروی کرنے کی تو فیق عطافر ما، اور باطل کو باطل سجھنے اور اس سے پر ہیز کرنے کی تو فیق عطافر ما۔ (آئین)

### بدعات سے متعلق چندشبہات اوران کاشرعی جائزہ

<u>پہلاشہرہ:</u> بدعات کوشر کی غلاف سے مزین کرنے کی کوشش میں بیددلیل دی جاتی ہے کہ:''ہم تواس دن یااس مناسبت سے نمازیں پڑھتے ہیں،قر آن خوانی کرتے ہیں، درود پڑھتے .....کیا یہ اعمال بدعت ہو سکتے ہیں''؟۔

شرعی جائزہ: حقیقت سے کہ بیسب اعمال فی الأصل بدعت نہیں، بلکہ ہمار اعقیدہ ہے کہ بیا اعمال الله تعالی کا تقرب حاصل کرنے کا بہترین ذریعہ ہیں۔ گرایسے کاموں کو انجام دینے کے لیے بغیر کی شرع دلیل کے کوئی خاص طریقہ یا کوئی مخصوص دقت اختیار کرنا بدعت ہے، اور دوسرے گناہوں سے بدعت کا ارتکاب ای لیے زیادہ فتیج اور شکین ہے، کیونکہ لوگ اے دین کا حصہ بجھتے ہوئ انجام دیتے ہیں، ای لیے امام سفیان توری رحمہ اللہ فرماتے تھے: "الْبِلْدَعَةُ لَا يُتَابُ وَبِي إِلْهِ لِيسَ مِنَ الْمَعْصِيةِ، فَإِنَّ الْمَعْصِيةَ يُتَابُ عَنْهَا، وَالْبَلْدَعَةُ لَا يُتَابُ عَنْهَا" (اقتصاء الصراط المستقیم/لابن تبعیة) لیمی 'برعت ابلیس کے نزد یک محصیت سے عندھ اور دی اسے تو بہ کی اسے تو فیق نہیں زیادہ محبوب ہے، کیونکہ معصیت سے بندہ تو بہ کر لیتا ہے، جبکہ بدعت سے تو بہ کی اسے تو فیق نہیں ہوتی ''سساور وہ اس لیے کیونکہ وہ برعت کو دین کا حصہ بچھ کر اختیار کر لیتا ہے، تو وہ اس سے تو بہ کی فکر ہی کیے کرے۔

کہاں پوری زندگی کے روزے، اور کہاں مہینہ میں تین دن کے روزے؟ لیکن قبولیت کا انتصار کثرت پڑہیں، بلکتھم کی تنیل پرہے۔

ایک اور صدیث مین آتا ہے، کہ آپ تُلَّقُوْمَ نے فرمایا: " مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمَّ أَتْبَعَهُ سِتًا مِنْ شَوَّالٍ كَانَ كَصِيامِ الدَّهْرِ" (صحيح مسلم/ كتاب الصيام) ترجمہ:"جو شخص رمضان كروز بركھتا ہے، اور پھراى كے ساتھ شوال كے چوروز بركتا ہے

، تواس کوزندگی بھرکے روز وں کا ثواب ہوگا''۔

دوسراشبہد: کہتے ہیں کہ: "ہم نے بیکام اپنے علماءاور بزرگوں کوکرتے ہوئے دیکھا ہے،علماء انبیاء کے دارث ہیں ،ادران دار ثان نبی کے نقش قدم پر چلنے کو کیسے بدعت کہا جا سکتا ہے''۔ <u>شرعی جائزہ:علماءانبیاء کے دارث ہیں، یہی ہم متکرین بدعات کا بھی عقیدہ ہے، لیکن جیسا کہ ہم</u> پہلے بھی کہہ چکے ہیں، کہ دین دلیل کا نام ہے،اس لیے فردی اجتہادات کی شرعیت دلیل ہی ہے ثابت کی جاسکتی ہے۔ شبہات سے نہیں۔ اور ساتھ ہی ہمیں عالم اور متعلم میں فرق کرنا بھی ضروری ہے، جولوگ شرک اور بدعات کے علمبر دار ہیں، انہیں علماء اور مجتہدین کی صف میں شامل نہیں کیا جاسكتا ہے، البتہ جوعلاء حق كے علمبر دار ہيں، جن كاعقيدہ اور عمل كتاب وسنت اور سلف صالحين کے منچ کے مطابق ہے، انہیں عالم کہنا درست ہے، البنۃ اگران ہے بھی کوئی خطاسرز دہوتی ہے، تو عمل دليل ك مطابق بى موكا ـ رسول الله عَلَيْم كافر مان ب: " مَنْ أَحْدَتَ فِي أَمْرِ نَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ "(بخاري ومسلم) لِعَيْ: ' جس نے مارے دین میں کو کی ایس چیز ایجاد کی جس کا دین کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ، تو وہ نوایجاد چیز مردود ہے''۔اس لیے اگر کوئی شخص عمدُ ا کوئی بدعت ایجاد کرلیتا ہے، وہ گنهگار بھی ہے، اور اس کی بدعت بھی مردود ہے، کیکن اگر علم وتقوی میں معروف کسی عالم یا مجتمد سے سہؤاالیا ہوتا ہے، تو وہ اگر چہ گنہگار نہیں لیکن بدعت بہر حال

م دود ہوگی۔

احداث (ایجاد) نہیں کرتے ہیں کہ حدیث میں "مَنْ أَخْدَتَ" کے الفاظ آئے ہیں، اور ہم تو احداث (ایجاد) نہیں کرتے ، بلکہ صرف کل کرتے ہیں۔ حالانکہ بات ایک ہی ہے، بدعت کا تھم ایک ہے ، اگر تم نے خود کی بدعت کو ایجاد نہیں کیا، تو ایجاد کرنے یا اس کی شرعیت بیان کرنے والے ہے ، اگر تم نے خود کی بدعت کو ایجاد نہیں کیا، تو ایجاد کرنے یا اس کی شرعیت بیان کرنے والے ہے اس کی دلیل طلب کریں، اور ساتھ ہی ایک دوسری حدیث کے الفاظ پر بھی غور کریں، جس میں "مَنْ أَخْدَتَ" کے بجائے "مَنْ عَمِلَ" کے الفاظ موجود ہیں، آپ بالی فی فر کا مایا: "مَنْ عَمِلَ الله عَمَدُلا لَیْسَ عَلَیْهِ أَمْوْ اَنَ فَهُو رَدُّ" (صحیح مسلم) یعیٰ" جس شحص نے کوئی ایسا کا ما ہجام دیا، جس پر ہمارا تھم نہ تھا، تو وہ کا ممردود ہے "۔

حضرت الوبر صديق - رضى الله عند جب خليفة السلمين منخب بوت بين ، اور صحاب رضى الله عنه مربي الله عنه مربي الله عنه الله ورسى الله ورسى الله ورسى الله ورسى الله ورسى الله ورسى الله ورسوله ، فإن أحسنت فأحينوني ، وإن أسأت فقو موني .....أطيعوني ما أطعت الله ورسوله ، فإذا عَصَيْتُ الله ورسوله فلا طاعة لي عَلَيْكُم ..... (تفسيل ك لي ريكس : البدلية والنهاية إلا بن كثر رحم الله )

ترجمہ: ''اما بعد، لوگو! مجھے تو تمہارا ولی (حاکم) مقرر کیا گیا ہے، اور میں تم سے بہتر نہیں ہوں،
(لیکن) اگر میں بحسن وخو بی اپنا فریضہ انجام دیتا ہوں تو تم میری مدد کرو، اور اگر کوئی برائی مجھ سے
سرز دہوتی ہے تو مجھے (صحح راہنمائی کرکے) سیدھا کرو ..... جہاں پر میں اللہ اور اس کے رسول کی
اطاعت کروں، تو وہاں تم میری اطاعت کرو، اور جہاں میں اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی
کروں، تو وہاں تم بیری اطاعت نہیں .....'

ہم علماء ادر واعظین کی بات کرتے ہیں ، اور امت کے اس عظیم خلیفہ اور افضل الناس بعد الأنبياء كى سرت كونبيس يڑھتے ، جہال تك وارثان انبياء كى بات ہے تو اس ميں بھى صديق كا درجه پہلا ہے۔لیکن اس کے باوجود وہ اینے اجتہا دکو دلیل کا درجہ نہیں دیتے۔ بلکہ صحابہ سے دلیل کے مقابلے میں غلط فیصلہ کی صورت میں تعبیہ اور صحیح را ہنمائی کرنے کی استدعا کرتے ہیں۔

صدیق رضی الله عنہ کے بعد امت میں عمر فاروق \_ رضی الله عنہ \_ کامقام اُولی ہے، ان کے زمانہ خلافت میں ایک دیوانہ زائیے عورت لائی جاتی ہے، امیر المؤمنین بعض صحابہ سے مشورہ کے بعدا سے سنگسار کرنے کا حکم صا در فر ماتے ہیں۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو رائے سے گز رتے ہوئے اس عورت پرنظر پڑی تو پوچھا:"اس خاتون کا کیا معاملہ ہے؟"معلوم ہوا کہا سے رجم كرنے كے ليے لے جايار ہا ہے، على رضى الله عند نے اسے واپس خليفہ كے پاس لوثانے كا مطالبہ كيا، اوروبان جاكرامير المؤمنين سي خاطب بوت: "أَمَّا عَلِمْتَ أَنَّ الْقَلَمَ رُفِعَ وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ قَالَ: إِنَّ الْقَلَمَ قَدْ رُفِعَ عَنْ ثَلاثَةٍ: عَنِ الْمَجْنُون حَتَّى يَبْرَأَ، وَعَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظُ، وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَعْقِلَ" (سنن أبي داود/ كتاب الحدود) امیرالرؤمنین! کیا آپنہیں جانتے کہ تین قتم کےلوگوں سے قلم اٹھالیا گیاہے، دیوانہ سے یہاں تک وہ صحت یاب ہو جائے ،موئے ہوئے مخص سے یہاں تک کدوہ جاگ جائے ،اور بیج سے حتی کہوہ عقل مند (بالغ) ہوجائے''۔

حدیث من کرامیر المؤمنین نے اپنا فیصلہ واپس لیا ،عورت کوچھوڑ ویا گیا۔اور پھر"اللہ اکبر" كانعره لكايا ..... جب صحابه اور كبار صحابه رضى الله عنهم وليل بإكرايي فيصله سے رجوع كرتے تھے، تو ہم کسی مولوی صاحب یامفتی صاحب کا فیصلہ کیوں رونہیں کرسکتے۔

تيسراشبهد: بعض بدعات كى تزمين كے ليے بيشبه بھى بطور دليل پيش كيا جاتا ہے كە: "ہمارى

شت صاف ہے، یکام تو ہم صرف محبت کی بناء پر انجام دیتے ہیں، مثلاً محفل میلادیا جشن معراج اس لیے مناتے ہیں تاکہ بی آخرالز مان مثل فیل کے شان وعظمت کواجا گرکیاجائے کہ مثر کی جائزہ اس میں کوئی شک نہیں کہ نبی مثل فیل سے محبت ایمان کی اساس ہے، اور آپ مثل فیل کا دات مبار کہ سے بغض رکھنا صریح کفر ہے۔ آپ مثل فیل سے ممال محبت کے بغیر ایمان کی لذت سے فیض یاب ہونا ممکن ہی نہیں، انس بن مالک رضی اللہ عند روایت کرتے ہیں، کہ نبی مثل فیل فیلے فیلے فیلے منظی اللہ عند روایت کرتے ہیں، کہ نبی مثل فیلے فیلے منظی اللہ منظی اللہ من اللہ فیلے منظم سواھما، و أن یُحب المُوء کلا یُحب اللہ اللہ و أن یکون اللّه و رَسُوله الله فیل کے بیار کہ سے مناسبوا ھی النّار "رصحیح البحاری / کتاب الایمان) مشا کر جہ: '' تین چزیں (خصاتیس) الی ہیں، کہ اگر کسی میں وہ پائی جا کیں، تو اس نے ایمان کی مشا کی بالیا۔ اول یہ کہ اللہ اور اس کے رسول مثل اللہ کی رضا کے لیے رکھی، سوم یہ کہ وہ کفر کی طرف سے محبت رکھے تو محض اللہ کی رضا کے لیے رکھی، سوم یہ کہ وہ کفر کی طرف

لیکن آپ نظیم کی ذات مبارکہ سے سب سے زیادہ مجبت کرنے والے آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ منہم سے وہ آپ کے ایک اشارے پراپی جانیں قربان کرتے ہیں اللہ عنہ کو نبی ملاقیم کی محبت میں بدعت کرتے ہوئے نہیں ویکھا گیا۔

باوجود کی صحابی ۔ رضی اللہ عنہ ۔ کو نبی مثالیم کی محبت میں بدعت کرتے ہوئے نہیں ویکھا گیا۔

محبت ایک متم ممل کا نام ہے، سال میں کسی شرعی دلیل کے بغیر چند محفلیں قائم کرنے سے محبت کے نقاضے پور نہیں ہو سکتے ، اسلام عقیدہ ، عبادات ، اخلاق اور معاملات کا نام ہے ۔ ہمارا ایمان ہے کہ اطاعت رسول اللہ کی فرما نہرواری ہے، لیکن اس کے لیے عمل کی راہ اپنا نا ہوگی ۔ ارشاد باری ہے: ﴿ قُلُ اِنْ کُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّٰهَ فَاتَّبِعُونِ فِي يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ وَ يَغْفِرُ لَكُمُ

واپس لوٹنے کوا تنا کریہہ (ناپیند) جانے جیسا کہآگ میں ڈالے جانے کوناپیند جانتاہے''۔

ذُنُوبَكُمُ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (سورة آل عمران، آيت: ٣١) .

ترجمه: " (اے ہارے نی) کہہ دیجے: اگرتم اللہ سے محبت رکھتے ہو، تو پھر میری تابعداری کرو، تواللدتعالی تم سے محبت کرے گا، اور تمہارے گناہ بخش دے گا، اور الله تعالى برا بخشے والا انتهائی رحم كرنے والا بي - كيا تابعدارى بدعات رعمل كرنے سے كى جاتى ب، يا آپ صرف اُس محبت اور اُن جذبات کوعباوت کا درجه حاصل ہے، جن کی بنیا داتباع پر ہونہ کہ ابتداع پر۔ایک روز حضرت معاویہ۔رضی اللہ عنہ۔ بیت اللہ کا طواف کررہے تھے، حجر اسوداور رکن یمانی كالشلام سنت ہے، كيكن وہ كعبہ كے چاروں اركان كااشلام كرتے جارہے تھے، عبدالله بن عباس \_رضى الله عنها\_ نے حضرت معاویہ کواس عمل سے روکا الیکن معاویہ \_رضى الله عند نے محبت اور جذبات ين بيدليل پيش كى كه: " لَيْسَ شَيْءٌ مِنْ هَذَا الْبَيْتِ مَهْجُورًا" يَعِيْ الله تعالى ك اس عظیم گھر کے کسی جھے کوچھوڑ انہیں جاسکتا''۔ کعبہ کا مقام اور اس کی عظمت برحق ہے، کیکن اس عظمت کے اظہار کے لیے وہی طریقہ اپنانا ضروری ہے، جو دلیل سے ثابت ہو، ذاتی جذبات سے نہیں۔اس لیے ابن عباس رضی اللہ عنهانے معاوید کی دلیل کے جواب میں فر مایا: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٍ ﴾ (سورة الأحزاب، آيت: ٢١)

ترجمہ: " یقیناً تمہارے لیے اللہ کے رسول میں بہترین نمونہ موجود ہے '۔بے دلیل جذبات کے مقابلے میں معاویرض اللہ عندیون کرفر ماتے ہیں: " صَدَفْتُ" 'اے ابن عباس! جذبات کی مقابلے میں معاویرض کی شان یہی ہے ، کددلیل کے مقابلے میں کسی کے قول افعل یا چذبات کو ترجیح نہیں دیتا۔ (۱) (تفصیل کے ساتھ یہ قصہ دیکھیں: افتح الربانی لتر تیب مندالا مام اُحدین

عنبل:۱۲/۱۳، مديث نمبر۲۲۵)

چوتھا شہد: مجھی کسی بدعت کی شرعیت ٹابت کرنے کے لیے بیشہد بھی بطور دلیل پیش کیا جاتا ہے کہ: "ہمارایہ کام کوئی ٹیا نہیں ،لوگ اسے صدیوں سے کرتے آ رہے ہیں۔اور ہمارے اسلاف سے کہ: "ہمارایہ کام کوئی ٹیا نہیں ،اور ہم بھی آج اسلاف کے اس تسلسل کو جاری وساری دکھے ہوئے ہیں۔"
ہوئے ہیں۔"

شرعی جائزہ: اگراسلاف سے ان کی مراد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ہیں، تو ظاہری بات ہے کہ پھر وہ کسی بدعت کی شرعیت اسلاف سے ثابت نہیں کر سکتے ، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سنت کے شیدائی سخے ، بدعات سے آئییں بڑی افغر سخی ، اور اسلاف ہیں امت کے انکہ ومحد ثین اور مفسر ین بھی شامل ہیں ، کیکن کیا وہ بدعات کے حامی رہے ہیں؟ ہرگر نہیں ۔ جشن میلا وہ بی کی مثال لیجے ، کیا کی امام بالخصوص انکہ اربعہ نے اس کی اجازت دی ہے۔ وہ اگر فقہی مسئلہ ہیں بھی اجتہاد کرتے تو ساتھ ہی یہ کہ دیتے کہ:" إِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذْهُبِی " اور جب ہم تاریخ کے صفحات پلٹتے ہیں تو پہتے چاہ کہ میلا دی بدعت سب سے پہلے مصر ہیں عبید یوں نے منائی ، جو صفحات پلٹتے ہیں تو پتے چاہ کہ میلا دی بدعت سب سے پہلے مصر ہیں عبید یوں نے منائی ، جو ایٹ آپ کو فاطحی بھی کہا کرتے تھے ، اور بیلوگ" ابن دیصان القداح" کی سل سے ہیں ، جو عراق ہیں تھی باطنی نہ بہ کے مؤسسین ہیں شار ہوتا ہے۔ اور بیفا طمی مصر ہیں سالا ہے ہیں اس داخل ہوتے تھے ۔ کیا صحابہ اور انکہ کو چھوڑ کر پھرانہی باطنیوں کو اسلاف شار کیا جاسکتا ہے۔ (ا) اور اگر کہیں کو کی عمل انکہ جتی کہ صحابہ سے بھی ثابت ہو، تو صرت کے دلیل کے مقابلے ہیں اس اور اگر کہیں کو کی عمل کی شرعیت دلیل سے عمل کو اپنایا نہیں جاسکتا ہے۔ اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اپنایا نہیں جاسکتا ہے۔ اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اپنایا نہیں جاسکتا ہے۔ اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اپنایا نہیں جاسکتا ہے۔ اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اپنایا نہیں جاسکتا ہے۔ اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کیا ہو سے سے اسی طرح دہ قول یا عمل بھی قابل عمل نہیں ، جس کی شرعیت دلیل سے عمل کو ان بیا تو اس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اس کی شرعیت دلیل سے عمل کو اس کی خور کو اس کو اس کی خور کیا گور کی کو اس کی خور کی کو اس کی خور کیا گور کی کی کو اس کی خور کیا ہو کی کو کی کور کو کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی خور کی کی کور کیا گور کی کور کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی ک

<sup>=</sup> كريم تافيز \_ عجب اوراس كى علامتين كاضرور مطالعدكري، يركتاب اسموضوع پر بزى مفيداوردل ب-(١) تفصيل كساته ويكيس "البدع الحولية" تالف/ اشخ عبدالله بن عبدالعزيز التو يجرى رحساللد

البت نه بو ..... امير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه حجاج بيت الله كواحكام فح بيان كرت مُوتِ قُرْماتِ عِين: " إِذَا رَمَيْتُمُ الْجَمْرِةَ، وَذَبَحْتُمْ، وَحَلَقْتُمْ فَقَدْ حَلَّ لَكُمْ كُلُّ شَييْء حُرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا النِّسَاءَ وَالطِّيبَ" لِعِنْ 'جبتم ( ١٠ زوالجة ) كوجره عقبه كارى كرو، اور پھر ذیج کرواور بال منڈ الوتو پھرتمہارے لیے وہ سب چیزیں حلال ہوتی ہیں، جواحرام کی وجہ سے تم پرحرام کی گئی تھیں، الاعورت (سے جماع) اور خوشبو (استعال کرنا)'' لیکن جہاں تک دلیل کی بات ہے،عید کے دن ری کر کے سب چیزیں حلال ہو جاتی ہیں، حتی کہ خوشبو بھی استعمال كرسكتے ميں،الا بوى سے جماع تبتك جائز نہيں جبر حاجى طواف زيارت نہ كرلے۔

ای لیے ابن الخطاب کے بوتے حضرت سالم بن عبدالله \_رحمدالله \_اسے اس عظیم امام امیر اور اینے دادا پر اعتراض کرتے ہیں،اور انہیں حضرت عائشہ رضی الله عنها کی وہ حدیث بطوردليل پيش كرتے بيں جس ميں ام المؤمنين -رضى الله عنها فرماتى بين : كُنْتُ أُطِيُّبُ رَسُولَ اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهِ الْحُرَامِهِ حِينَ يُحْرِمُ ، وَلِحِلَّهِ قَبْلَ أَنْ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ" (صحيح بخارى/ كتاب الحج) ليني "مين رسول الله مَا يُرَمّ كُوخُوشبوليًا في جبوه الرام

حضرت مالم رحم الله مزيدفر مات بين: فَسُنَّةُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ أَحَقُّ أَنْ نَأْخُذَ بِهَا مِنْ قَوْلِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ" (مسند الإمام احمد ١٠١/ العِنْ" رسول الله مَا يَامُ كَا سنت مطہرہ ہی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول کے مقابلے میں زیادہ حقد ارہے کہ ہم اس پرعمل

باند صع ،اورجب وه حلال موتے بیت اللہ کے طواف (زیارت) سے پہلے'۔

ي ين جارے اسلاف ادران كے امام ، دليل كے مقابلے ميں كى قول يافعل كو جحت تسليم نہيں كر ق اور مديث رسول مَعْظُر و مَه كراين اجتهادات سارجوع كرية تق

بانچواں شبہہ: ادتکاب بدعات کے جواز میں ایک دلیل میر بھی پیش کی جاتی ہے کہ اگر چہاس ''بدعت'' پررسول اللہ طَالِیْمُ کی کوئی حدیث یا صحابہ کا کوئی عمل موجود نہیں الیکن مما نعت کی دلیل بھی کہاں ہے؟ مینی وہ مشکرین بدعات سے تحریم کی دلیل پیش کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔

شرعی جائزہ: بیدلیل بوی مشہورہ،اس سے اخباروں میں بوے اور چھوٹے کالم نگار بھی استدلال کرتے ہیں، اور وہ لوگ بھی جنہیں کسی محفل یا مجلس میں بچھ بولنے کا موقعہ ملتا ہے، اگرچہوہ دین کے اصول وقو اعدے بالکل برخبر ہی رہتے ہیں۔ بہر حال پیشبہ بھی دلیل نہ ملئے کی وجہ سے ان کے ہاں دلیل کا ورجہ رکھتا ہے۔ حالا تکہ جیسا کہ ہم پہلے بھی کہہ چکے ہیں۔ امتناع یا تحریم کے لیے دلیل کا ہونا تو دنیائی معاملات میں لازمی ہے، جبکہ دینی احکام ومسائل میں معاملہ اس کے بھس ہے، یعنی دلیل ان سے طلب کی جائے گی جو کی عمل کوانجام دے رہے ہول، نہ کہ ان سے جومنع کر رہے ہیں، کیونکہ دین میں اصل "منع" جبکہ دنیائی معاملات میں اصل ''اباحت'' ہے۔ای لیے ہم نے پچھلے صفحات پر مذکورہ واقعہ میں دیکھا ، کہ حضرت عبداللہ بن عباس ۔ رضی الله عنها۔ نے جب حضرت امیر معاویہ۔ رضی الله عنہ کو کعبہ کے جاروں ارکان کے اسلام پراعتراض کیا، اگر چدهفرت معاویه رضی الله عند\_نے کعب کی عظمت کودلیل کے طور پر پیش کیا تھا،لیکن انہوں نے ہرگز اس بات کو دلیل نہیں بنایا کہ چاروں ارکان کے عدم استلام کی دلیل کہاں ہے! بیشبة بالکل بیبودہ ہے ،جس کو کوئی صاحب عقل دلیل کے طور پر پیش نہیں كرسكتا \_اى ليے ہم نے ديكھا كەمعاويەرضى الله عنه كے اقتاع كے ليے ابن عباس رضى الله عنه كى صرف يدليل كافي هي ك. " لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ".

حضرت عمر بن الخطاب رضى الله عند جمرا الودك پاس آتے بيں ، اورا سے بور دے كر فرماتے بين : إِنِّي لأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ ، وَلَوْ لا أَنِّي وَأَيْتُ وَسُولَ اللَّهِ

عَلَيْكِ اللهِ العج) عَلَمْ الْمُتُكُ " (صحيح بخاري/ كتاب الحج)

ترجمہ: '' میں انچھی طرح جانتا ہوں کہ تو ایک پھڑ ہے، نہ تو کسی کو نقصان پہنچا سکتا ہے نہ کسی کو نقع،
اگر میں نے رسول اللہ مٹائیڈ کو تجھے بوسہ دیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا، تو میں بھی تجھے بوسہ نہ دیتا ''۔
لیکن حضر سے عمر رضی اللہ عنہ نے یہ دلیل پیش نہیں کی ، کہ میں جمر اسود کو بوسہ اس لیے دیتا ہوں
کیونکہ اس کی ممانعت یا تحریم کی کوئی دلیل موجو دنہیں ۔ نہ کورہ شبہ کو دلیل شلیم کرنے سے محر مات
وشکر اس کا دروازہ ہی کھل جائے گا، کوئی کسی قبر کو، کوئی کسی کھڑ کی ،کوئی کسی دروازہ کو بوسہ دے، تو
منع کرنے پروہ عدم ممانعت کی دلیل کا مطالبہ کرے گا۔ اور اگر کوئی شخص حرم کے کسی ستون کو بوسہ
دیتا ہے، اور جواز میں عدم ممانعت کی دلیل پیش کرتا ہے۔ … تو پھر تجر اسود کو بوسہ دینے کی
خصوصیت کا کیا مطلب رہ جاتا ہے؟

<u>چھٹاشہہہ۔</u>: بعض بدعات کے دفاع میں مبھی بیددلیل بھی دی جاتی ہے کہ:''پوری دنیا بیکا م انجام ک<sup>ک</sup> دے رہی ہے، دنیا کے ہرکونے پرنظر ڈالیس تو پتہ چلے گا کہ مسلمانوں کی اکثریت اس پڑمل ہیرا ہے''اور مبھی اس اکثریت کواجماع امت کانام بھی دیا جاتا ہے۔

شرقی چائزہ: بید دلیل بھی سابق الذکر دلائل (شبہات) کی طرح بے دلیل ہی ہے۔ کیونکہ اوگوں
کی کثرت یا اکثریت کی ممل کی شرق حیثیت کو ثابت کرنے کے لیے ہرگز دلیل نہیں بن سکتی ،اگر
لوگوں کی اکثریت گر ابھی کی راہ اختیار کر لیتی ہے، تو کیا اسے'' صراط متنقیم'' کہنا درست ہوگا؟
حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عن فرماتے ہیں:''اتبِعُوا وَ لَا تَبْسَدِعُوا فَقَدْ کُفِیتُمْ'' لیتی
''اتباع وفرمانبر داری کولازم پکڑو، اور بدعات کوایجاد نہ کرو، کیونکہ تہمیں ( کتاب وسنت ) دے
کرخوکفیل بنادیا گیاہے'۔

ني اكرم تَا إِنَّا كَافر مان عالى إ: " فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ

هَدْيُ مُحَمَّدِ (عُلْكُ ) "" تمهارى بدايت كيب سيبترين بات الله كي كتاب اور سب سے بہترین راہنمائی نبی ناتی کی راہنمائی ہے'' مسلم امت کو کتاب وسنت برعمل کرنے کی تلقین وتا کید کی گئی ہے جا ہے لوگوں کی اکثریت اس کے مخالف ہی کیوں نہ ہو،عبداللہ بن عمر۔ رضى الله عنها فرمات عين: " كُلُّ بدْعَةِ ضَلَالَةٌ، وَإِنْ رَآهَا النَّاسُ حَسَنَةً " يَعِيْ وين ش ہرنوا یجادثی ءگراہی ہے اگر چلوگوں کووہ حسین ہی کیوں نہ نظرا نے لگئے'۔ (البیہ قبی فسی المدخل إلى السنن)

دین کے تمام احکام وعقائد کی اصل وی پرقائم ہے، اور وی کے مقابلے میں لوگوں کی کشرت یا اکثریت کوئی معنی نہیں رکھتی ،اللہ تعالی اہل ایمان کے اوصاف و کردار کاذکر کرتے موے قرماتے میں: ﴿ إِنَّهَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُو ٓ اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ أَنْ يُقُولُوا سَمِعُنَا وَ أَطَعْنَا وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴾ (سورة النور، آيت: ٥١) ترجمہ: ''ایمان والوں کا قول (موقف) بہے کہ جب انہیں الله اوراس کے رسول کی طرف بلایا جاتا ہے، تا کہ وہ (رسول) ان کے درمیان فیصلہ کردے، تو وہ کہد دیتے ہیں: ہم نے سنا اور اطاعت کی ،اور یبی اوگ کامیانی سے ہمکنار ہونے والے ہیں "۔

فوز وفلاح الله اور رسول کی اطاعت میں ہے، لوگوں کی کشرت یا اکثریت موقف کو محج قرار دینے کی دلیل نہیں ہوسکتی، ذکورہ آیت کریمہ میں الله اور الله کے رسول من الله کو مسلم كرنے كوايمان كى نشانى اور كاميا في كاذر بيد قرار ديا كياہے، ليكن كيابيخان وبركات كى بحى طرح عوامی اکثریت کو جحت تشکیم کرتے برصادق آتی ہے؟

رسول الله علي كافر مان كرامي ب، كه يبود "ك" اورنصاري " ٢٠ "فرقول من بث كي اورب امت "ك" فرقول يل بث جائع كى ، اورسب فرقول كا انجام جنم موكا، سوائع مرف ايك

جماعت کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا، کہ وہ (نجات پانے والی) جماعت کوئی ہے، تو آپ طَالَیْنِ نے من کان علی مِفْلِ مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي " لِعَنْ وہ جماعت وہ ہے جو اس طریقہ پر (قائم) ہو، جس پر آج میں اور میرے صحابہ ہیں'۔ (سنن ترذی/متدرک حاکم)

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ ما اللہ اللہ کا ذات کر یہ سے بدرجہ کمال مجت کرنے والے، اور

آپ ما اللہ اللہ کے احکام وارشادات پر بدرجہ تمام عمل کرنے والے تھے، ای لیے انہیں

"وَ أَصْحَابِي " کَهَكُر شرف معیت بخشا، کین کیا بیشرف وخصوصیت کی صورت میں بھی ' لوگوں

گااکٹری تعداد' کو دلیل سلیم کرنے پر صادق آسمتی ہے؟ خلق قرآن کے مسلم میں احمد بن خلیل کی اکثریتی تعداد' کو ولین نہیں جانتا، پوری امت اور ساری قیادت ایک طرف، اور احمد بن منبل جیل کی سلاخوں کے پیچھے اپنے موقف پر ڈٹے رہے، اگر لوگوں کی اکثریت کی دلیل سلیم کرنا سی جوتا تو آج پوری امت این خبل ہے موقف کی معترف بلکہ کرنا سی جوتا تو آج پوری امت این خبل ۔ رحمد اللہ کے اس غیر متزلزل موقف کی معترف بلکہ کرنا سی جوتا تو آج پوری امت این خبل ۔ رحمد اللہ کے اس غیر متزلزل موقف کی معترف بلکہ مات نہوتی فی طاغتیہ "وری امن ابن ماجہ / کتاب السنة )

ترجمہ: '' اللہ تعالی اس دین میں ہمیشہ (نئے نئے) بودے لگاتا رہے گا، اور ان سے اپنی فرما نبر داری میں کام لیتارہے گا''۔

کشرت یا اکثریت کی صورت بیل دلیل کا خیادل نہیں ہو کتی ، ہماری بات ہی کیا ، الله تعالی نے تو رسول معصوم طَلَّیْنِ کو خطاب کرتے ہوئے اکثریت کا اعتبار کرنے سے منع فرمایا ، ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ إِنْ تُسطِعُ اَکُفَو مَنْ فِي الْاَرْضِ يُضِلُّو کَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ اِنْ مَنْ فِي الْاَرْضِ يُضِلُّو کَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ اِنْ مَنْ اِللّهِ اِنْ مُنْ اِلّا يَخُوصُون ﴾ (سورة الانعام، آیت: ۱۱)

ترجمہ:'' (اے نبی مُنَافِیْم) اگر آپ زمین میں بسنے والوں کی اکثریت کے کہنے پرچلیں گے تو وہ '' آپ کواللہ کی راہ سے بےراہ کردیں گے، وہ تو محض گمان (بےدلیل خیالات) پر چلتے ہیں ، اور بالکل قیاس آرائیاں کرتے ہیں''۔

معروف مفرقر آن علامه عبدالرحن ناصرال عدى رحمه الله اس آیت کریمه کاشیر کرتے ہوئے کھے ہیں: "و دَلَّتِ الآیَهُ عَلَی أَنَّهُ لَا یَسْتَدِلُّ عَلَی الْحَقِّ بِکُثْرَةِ أَهْلِهِ وَلَا یَسْتَدِلُّ عَلَی الْحَقِّ بِکُثْرَةِ أَهْلِهِ وَلَا یَسْتَدِلُّ عَلَی الْحَقِّ بِکُثْرَةِ أَهْلِهِ وَلَا یَسُدُلُ قِلَهُ السَّالِکِینَ لَّهُم مِنَ الْاَهُمُورِ أَنْ یَکُونَ عَیْرَ حَقِّ، بَلِ الْوَاقِعُ بِخِلَافِ یَسُدُلُ قِلَهُ السَّالِکِینَ لَامْم مِنَ الْاُهُمُورِ أَنْ یَکُونَ عَیْرَ حَقِّ، بَلِ الْوَاقِعُ بِخِلَافِ یَسُدُلُ قِلَهُ السَّالِکِینَ الْمُعْرِ مِنَ الْاُهُمُورِ أَنْ یَکُونَ عَیْرَ حَقِّ، بَلِ الْوَاقِعُ بِخِلَافِ دَلِکَ، فَانِ أَهْلَى الْحَقِّ هُمُ الْاَقَلُونَ عَدَدًا، اللَّه عظمُونَ – عِنْدَ اللَّهِ – قَدْرًا وَلَّكَ بُونَ عَلَيْكَ، فَانِّ أَهْلَى الْحَقِّ هُمُ اللَّوَلَ عَدَدًا لَلَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَیْرَ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَیْرَ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَالِيْلِ اللَّهُ الْمُعْدَلِهُ اللَّهُ ال

ساتوال شبهد: كتبح بين كه: "امت بكهرى مونى ب، اس ليے اتحاد دا تفاق كى راہ بمواركرنى چاہيد در الله على الله بمواركرنى چاہيد، جب لوگ بدعات كى مخالفت كرنے لكتے بين تو ان پر عمل پيرالوگ اس كا مقابله كرتے بين، تو ماحول خراب موتا ہے، اور دل دور ہوتے ہيں ..... وغيره وغيره "\_

شرعی جائزہ: اتحاد طمت اور اتفاق امت کا خواہاں ہر باغیرت مسلم ہے، بلکہ یہ سب مسلمانوں کی عزیز تمنا ہے، لیک یہ سب مسلمانوں کی عزیز تمنا ہے، لیکن اس تمنا کی آڑ میں کسی بدعت کو دلیل کا سہارا دینا غیر شرعی اور منکر عمل ہے۔ قرآن کریم نے اتحاد امت کے لیے اللہ تعالی کی رسی کو مضبوط سے تھامنے کی تاکید ہے، نہ کہ نو ایجاد بدعات پڑل پیرا ہونے کی۔ ارشاد ہاری تعالی ہے: ﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبُلِ اللّٰهِ جَمِيْعُا

وَّ لَا تَفَرَّقُواوَ اذْكُرُوا لِعُمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اِذْ كُنْتُمُ اَعُدَآ ؛ فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمُ فَاصْبَحْتُمُ بِنِعُمَتِهٖ اِخُوانًا﴾ (سورة آل عمران، آيت: ١٠٣)

ترجمہ:''اوراللہ تعالی کی رسی کوسب مل کرمضبوط پکڑلو، اور تفرقہ میں نہ پڑو، اور (ساتھ ہی) اللہ تعالی کی اس نتی ہ تعالی کی اس نعمت کو میا د کروجب تم ایک دوسرے کے دشمن متھے تو اس نے تمہارے دلوں میں الفت ومحبت ڈال دی، اورتم اس کے فضل وعنایت سے بھائی بھائی بن گئے''۔

غوروند برکریں، کہ آیت کریمہ بیں تفرقہ سے بچنے کے لیے اللہ کی رسی کو کو تھا منے کی تلقین کی جارہی ہے، اور پھر صحابہ کرام ۔ رضی اللہ عنہم ۔ کو اپنے ماضی کی تاریخ پر نظر ڈالنے کی تاکید کی جارہی ہے، کہ وہ کس طرح تفرقہ کے شکار تھے، اور پھر کیسے اللہ تعالی نے اپنے فضل وکرم سے انہیں اجتماعیت نصیب فرمائی ..... اور ظاہر ہے کہ صحابہ کرام ۔ رضی اللہ عنہم ۔ نے اپنے عقائد کی تھیج کی ، شرک کو چھوڑ کر تو حید کی راہ اپنالی ، شخصیات کو چھوڑ کر صاحب رسالت مخالی ہے ارشادات کی بھوڑ کر ماحب رسالت مخالی ہے ارشادات وفرمودات پرعمل بیرار ہے تو اللہ تعالی نے انہیں ایک مضبوط امت کا مقام نصیب فرمایا۔

بدعات پر عمل کر کے دلوں کو جوڑا نہیں جاسکا، بلکہ اس کے لیے صرف جبل اللہ کو تھا منا ضروری ہے۔ سابق الذکر آیت کریمہ کے بعد اللہ تعالی اگلی آیت ہیں امر بالمعروف و نہی عن الممكر كی اہمیت وافا دیت کو اجا گر کرتے ہوئے ارشا وفر ماتے ہیں: ﴿ وَ لُسَّ کُ نُ مِّن كُمُ اُمَّةٌ یَدُخُونَ اِلَى الْمُنْكُرِ وَ یَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ یَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَ اُولَیْکَ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴾ (سورة آل عران، آیت: ۱۰۴)

ترجمہ: ''اورتم میں ایک جماعت الی ہونی جا ہے، جو بھلائی کی طرف بلائے، اور نیک کاموں کا عظم کرے اور برے کاموں سے روے، اور یہی لوگ کامیاب وکامران ہیں''۔

اس لیے کوشش میکرنی جاہیے، کہ بدعات کے مرتبین کودعوت دیکر انہیں سیجے راہ کی نشاندہی

کی جائے، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کوکامیا بی کا ذریعہ بتایا گیاہے، نہ کہ بدعات پر خاموش رہے یا ان پڑل کرنے کو۔ امام مالک۔ رحمہ اللہ۔ کا فرمان ہے: "کلا یَصْلُحُ آخِرَ هِذِهِ الْأُمَّةِ اللهُ مَان پُرِمَل کرنے کو۔ امام مالک۔ رحمہ اللہ۔ کا فرمان ہے: "کا یَصْلُحُ آخِرَ هِذِهِ الْاُمَّةِ اللّٰ بِسَمَا صَلُحَ بِهِ أَوْلُهَا" لِیحَن 'اس امت کی اصلاح آج بھی اس چیز ہے ممکن ہے جس سے اس امت کی ابتداء میں اصلاح ہو گئی گئی 'نیز امام صاحب۔ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "فَسَالُمُ اللهُ اللهُ مُن قَوّده یَکُ فَ مَنْ اللهُ الله

آئھوال شہرہ: تزیین بدعات کافن رکھنے والے بھی یہ دلیل بھی پیش کرتے ہیں کہ:'' یہ کام تو صحابہ کے دور میں اس لیے نہیں ہوئے ، کیونکہ وہ نبی مُثَاثِظِ کے قریب تھے، اس لیے انہیں ان نو ایجاد امور کو ایجاد واختیار کی ضرورت نہیں تھی ، لیکن ہم تو زمانہ کے اعتبار سے بہت دور ہیں، اس لیے ہمیں ایمان ،عہد، عزم ومحبت میں تجدید وتقویت کی ضرورت پڑتی ہے .....'۔

شرع جائزه: عزم وايمان مين تجديد بدعات بر مل كرنے سے كيے مكن ہے، بدعات تو كرابى الله تعالى الله تعالى على الله تعالى على تجديد وتقويت كتاب وسنت كى تعليمات بر مل كرنے سے بى ممكن ہے، الله تعالى الله ايمان كى توصيف كرتے ہوئ ارشاد فرماتے ہيں: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ الله ايمان كى توصيف كرتے ہوئ ارشاد فرماتے ہيں: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ الله ايمان كى توصيف كرتے ہوئ ارشاد فرماتے ہيں: ﴿ إِنَّهُ الله الله وَ عَلَى رَبِهِمُ الله وَ حَلَى الله وَ عَلَى رَبِهِمُ الله وَ حَلَى الله وَ الأنفال، آيت: ٢)

ترجمہ: ''اورایمان والوں کا حال بہہ، کہ جب اللہ تعالی کا ذکر آتا ہے، توان کے دل لرز جاتے ہیں، اور جب اللہ کی آیات ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں، توان کا ایمان بڑھ جاتا ہے، اور وہ اپنے رب برتو کل کرتے ہیں''۔

﴿ الَّـٰذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيْمَانًاوً

قَالُواْ حَسِّبُنَا اللَّهُ وَ نِعُمَ الُوَكِيل ﴾ (سورة آل عمران، آيت: ١٤٣)

ترجمہ: ''وہ (اہل ایمان) کہ جب ان سے لوگوں نے کہا کہ کفار نے تہارے مقابلے پراشکر جمع کر لیے ہیں، اس لیے ان سے ڈرو، (لیکن خوف کھانے کے برعکس) ان کا ایمان اور زیادہ بڑھ گیا، اور کہنے لگے: ہمارے لیے اللہ کافی ہے، اوروہ بہترین کارساز ہے''۔

﴿ وَ يَخِرُّونَ لِلْاَذُقَانِ يَبُكُونَ وَ يَزِيدُهُمُ خُشُوعًا ﴾ (سورة بنى إسرائيل، آيت: ١٠٩) ترجمہ: "اوروہ (اہل ايمان) منہ كے بل روتے ہوئے (سجدہ مِیں) گر پڑتے ہيں، اور يہ (قرآن) ان كِنُوف وَحْثِيْت كو بڑھاديتا ہے''۔

اوراس فرمان نبوى پر بھى غوركري، آپ تَالْيَّمُ نِ فرمايا: " مَنْ أَحَبَّ لِلَهِ، وَأَبْغَضَ لِلَّهِ، وَأَبْغَضَ لِلَّهِ، وَأَبْغَضَ لِلَّهِ، وَمَنعَ لِلَّهِ، فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الإِيمَانَ" (سنن أبو داود/ كتاب السنة/ حديث: ١٨١٨)

ترجمہ: '' جس نے اللہ کی خاطر کسی سے محبت کی ،اللہ کی خاطر بغض رکھا،اللہ کی خوشنودی کے لیے دیا،اوراسی کی رضامندی کے لیے روکا،تواس نے ایمان کو کممل کرلیا''۔

يْرْآپِ تَلْيُّا فُرْمايا: "أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا" (سنن ابي داود/ كتاب السنة، حديث ٢١٨٢)

ترجمہ: ''اہل ایمان میں سے سب سے زیادہ کامل ایمان والا وہ ہے، جواخلاق کے لحاظ سب سے بلند ہو''۔

ہماراعقیدہ ہے کہ ایمان بڑھتا بھی ہے اور گھٹتا بھی ہے،معاصی اور گنا ہوں کے ارتکاب سے ایمان میں کمزوری اور نقص پیدا ہوتا ہے، اور اعمال صالحہ سے ایمان بڑھ جاتا ہے،صحابہ کرام اپنے ایمان کو خوف الہی ، تلاوت قرآن ، ذکرواذ کار ،خشیت الہی ،تو کل علی اللہ ، بجود وصلاق ، اخلاق اور اللہ کی رضا کے لیے محبت یا بغض جیسی نیکیوں سے بڑھاتے تھے،لیکن وہ بھی اپنی طرف سے بدعات ایجاد کر کے ایمان میں اضافہ کی سعی نہیں فرماتے تھے۔

رہی ہات کہ وہ زمان ومکان کے اعتبار سے نبی اکرم مُلَافِیْم کے قریب سے، تو سے ہے،

لیکن اس سے بدعات کی ٹائید کہاں ثابت ہوتی ہے، صحابہ کرام ۔ رضی اللہ عنہم ۔ اپنے بلند مقام
کے باوجود ہر وقت رب کے حضور عجز واکساری کے ساتھ مغفرت کے طلب گار رہتے ، حتی کہ عشرہ
مبشرہ (جن دس صحابہ کوآپ مُلِیْم نے دنیا ہی میں جنت کی بشارت دی ہے) کی سیرت کا مطالعہ
کریں ، تو دیکھیں ان پر کیسے ہر وقت خوف وخشیت طاری رہتا تھا۔ وہ کبھی اپنے آپ کو بے نیا ز
نہیں ، تھے تھے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ ہم آج ایمان وعہد وعزم ومجت میں تجدید وتقویت کے زیادہ عناج ہیں، لیکن اس ضرورت کو بدعات پر عمل کرنے سے پورانہیں کیا جا سکتا، بلکداس کے لیے ہمیں وہی نسخدا پنانا ہوگا جس کی را ہنمائی اللہ کی کتاب اور رسول اللہ علائی ہا کہ وین میں نو ایجاد کی ہے۔ کسی کے لیے یہ جا تزنہیں، کہ وہ زمان ومکان کے بُعد کو بہانہ بنا کروین میں نو ایجاد بدعات پڑل کرنا شروع کردے، اگر کوئی شخص ایمان وعہد میں تجدید وتقویت کی ضرورت کودلیل بنا کرفرض نمازوں کی تعداد میں اضافہ کر لیتا ہے، یا کسی نماز کی رکعات میں اضافہ کر لیتا ہے اور یہ کہا کہ کہ صحابہ نے نماز اور رکعات کی عدد میں اضافہ اس لیے نہیں کیا کیونکہ وہ زمانہ نبوی کے قریب سے، اور انہیں اس کی ضرورت نہیں تھی ۔ کیا کوئی رائخ العقیدہ مسلمان اس کی یہ بات قبول کر ایگا؟ اور جب ثابت شدہ عبادات میں اپنی طرف سے اضافہ کرنا سی خینیں، تو پھر ان اعمال کا اضافہ کیے جا کرنہ ہوسکتا ہے، جن کا شوت شریعت میں موجود ہی نہیں۔

نوال شيد: بدعات پر \_ بالخصوص بدعت ميلا د پر \_ دين كاغلاف چر هانے كے ليے بهى بددليل محمد دي الله على الله الله بي الله الله بير الله الله بير الله

سے اسلام کی شان و شوکت کا خوب اظہار ہوجا تاہے، جی کہ غیر مسلم معاشروں پر بھی بڑے اچھے اثرات مرتب ہوتے ہیں .....،'۔

شَرِعَ جَارُنهِ: اللّ بدعت كو يه جلوس بؤرخوبصورت نظرات بي، جبكه سنت كے بير وكاروں كا حال اس كے برعس به انہيں وہى چيز حسين نظراتى ہے، جس پر الله اور رسول الله على في مر حبت ہور دين بيس حسين اور فيج كے درميان تفريق كرنے كا معيار عقل نہيں، بلكه شرى دلائل بيس مشرى معاملات بيس جذبات اور ظاہرى مناظر ديكي كركى كوفيط كاحق حاصل نہيں ہوتا، بلكه يهاں حكم كافقيارات اس محق كو حاصل بي، جو دليل سے بات كرتا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

هُوافَ مَن دُيِّةَن لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللّهَ يُضِلُ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى مَن يُشَاءً كُو يَهُدِى مَن يُشَاءً كُو يَهُدِى مَن يُشَاءً كُو رسورة فاطر، آيت: ٨)

ترجمہ: '' (بھلا اس کی گراہی کی کیا حد ہے) جس کے لیے اس کا براعمل خوشما بنا دیا گیا ، اور وہ اسے خوبصورت سجھتا ہے، حق تو بیہ ہے کہ اللہ تعالی تعالی جے جا ہتا ہے گراہ کر دیتا ہے، اور جے چاہے راہ ہدایت دکھا تاہے''۔

دلیل کونظر انداز کرکے ظاہری کیفیت، یا بے دلیل جذبات کو اساس بنا کر کمی عمل کو شریعت کا جامنہیں پہنایا جاسکتا۔ رہی بات غیر مسلم معاشروں پر بدعات کے اچھے اثرات کی، تو سیعبث ہے، اس کی کوئی حقیقت نہیں، یہ ہماری ہی فکری قیاس آ رائیوں کا نتیجہ ہے، ورنہ زمینی حقائق اس کے برعکس ہیں۔

اگر ہم حقیقت میں غیر مسلموں پراچھا ٹرات ڈالنے کے متمنی ہیں، تو ہمیں چاہیے کہ ہم خودعقیدہ، اخلاق، معاملات، سیرت اور صورت کے لحاظ ہے اچھے مسلمان ہوں، بیکوئی سیاس مسئلہٰ ہیں، کہ جلسوں اور جلوسوں سے دوسروں پراٹر انداز ہوں، بیعقیدہ اور عمل کا دین ہے۔ تریبادوسال پرانی بات ہے، کہ میں ریاض سعودی عرب میں ایک دوست کے ہاں عشائیہ پر مدعوتھا، وہاں اور بھی مہمان تھے لیکن سہبل کپور اور اس کی گفتگونے پوری مجلس کواپٹی تو جہات کا مرکز بنالیا۔ سہبل کپور در اصل اعتما میں ایک ہندو گھر انے میں پیدا ہوئے، اور تقریبا چیس سال قبل جدہ میں مشرف باسلام ہوئے۔ مصدر کسب معاش کے اعتبار سے وہ ایک انجنیئر ہیں، اور اب ایک طویل مدت باسلام ہوئے۔ مصدر کسب معاش کے اعتبار سے وہ ایک انجنیئر ہیں، اور اب ایک طویل مدت سے کینیڈا میں برسر روز گار ہیں، وہیں دعوت دین کا کام بھی بردے خوبصورت اسلوب میں انجام دے دیں کا کام بھی بردے خوبصورت اسلوب میں انجام دے دیں ہیں بہت سے سوالات اور استفسارات کیے، در سے میں سے ایک سوال سے ایک سوال سے جن میں سے ایک سوال سے میں انہوں ہے۔

## "اسلام قبول كرنے كے بعد آپ كوكن مشكلات كاسامنا يدا؟"

سبیل صاحب نے کی مشکلات کا تذکرہ کیا، لیکن سب سے بڑی مشکل جس کی وجہ سے
انہیں بہت دکھ پنچا ہے، بڑے مصائب کو سہنا پڑا ہے، بالخصوص دعوت دین کے سلسلہ میں انہیں
بہت مشکلات کا سامنا کرنا پڑا ہے، وہ ہے مسلمانوں کا کردار؟ انہوں نے کہا: ایک بار میں اپنے
والدین سے ملنے کے لیے ہندوستان گیا ہواتھا، ای اثناء میں ہندوں کے ایک تہوار کا دن آ پڑا، تو
میرے والدین نے جھے تہوار میں کل شریک ہونے کو کہا، تو میں نے معذرت کی، کیونکہ جھے اسلام
اس کی اجازت نہیں ویتا، اسلام میں والدین، ہمسایہ، اقرباء، گرچہ وہ غیرمسلم ہی کیوں نہ ہوں
کے حقوق متعین ہیں، لیکن ان کے مذہبی تہوار میں شرکت ''الولاء والبراء'' کا مسکلہ ہے، اس لیے
میں نے بڑے اور ب کے ساتھ معذرت کی، میرے والد نے بڑا تجب کیا، اور جھے کہنے گئے: '
ہیں! آ پ کس اسلام کی بات کرتے ہیں، ہم تو صدیوں سے یہاں مسلمانوں کے ساتھ دہ در بیں، وہ ہمارے تہواروں میں بڑی خوشی سے آتے اور خوشیاں با نیٹے ہیں، اور ہم بھی ان کی
ہیں، وہ ہمارے تہواروں میں بڑی خوشی سے آتے اور خوشیاں با نیٹے ہیں، اور ہم بھی ان کی

سہیل صاحب نے آخر پر ایک اور بات کہی، کہا: میں نے اپنے والدین کومسلمان بنانے کی بوی کوشش کی، گرمیں کامیاب نہ ہوسکا البتہ میں اسلامی تعلیمات پر بوی پابندی کے ساتھ عمل پیرار ہا، والدین کے حقوق بر ابرا داکر تار ہا، کین دینی امور میں بھی تسائل سے کام نہیں لیا۔ اور جھے خوثی ہے جب میرے ابااس دنیا ہے جارہے تھے، تو اس نے میری طرف اپنی آئکس الھا کر جھے ہے کہا: ''بیٹا جو کچھتم کہ اور کررہے ہو، اگر اسلام یہی ہے، تو پھر تم نے سی کے راستہ اختیار الھا کر جھے ہے کہا: ''بیٹا جو کچھتم کہ اور کررہے ہو، اگر اسلام یہی ہے، تو پھر تم نے سی کے راستہ اختیار کیا ہے''۔ یہ کہ کر ان کی آئکھیں اشکر بار ہوگئیں، اور حاضرین کی آئکھوں میں بھی نمی تیرنے لگی، اور میں دل ہیں کہ کر باتھا کہ الی اتو نے اس بندے کو کتنا حوصلہ صرا ور حلم بخشا ہے۔

محترم مہمان نے بوی باتیں سنائیں، جن کو جہاں ذکر کرناممکن نہیں، کیکن ان کی ایک تمنا بہر حال ضرور ذکر کرتا ہوں ، انہوں نے مجلس کے اختیام پر حاضرین سے اپنی دعاؤں میں انہیں یاد رکھنے کی استدعاکی ادر کہا:

''میراایک بیٹا ہے، جس کی عمر تقریباسترہ سال ہے، قرآن کریم مکمل حفظ کر چکا ہے،
کینیڈ ابی میں ایک بوئ متحد کا امام بھی ہے، اور میری تمنا ہے کہ وہ اپنی ابتدائی تعلیم کمل کر لے تو
اسے مدینہ یونیورٹی میں داخل کرادوں، تا کہ علم دین حاصل کر کے کمنیڈ ایس دعوت دین کا کام
انجام دے۔اللہ تعالی سے دعا کرتے رہیں کہوہ میری اس تمنا کو پورا کردے'۔

اسلام کی شان دشوکت کا اظہار مقصود ہے، تو ہمیں زندگی کے ہر شعبہ میں اسلام پر عمل پیرا ہونا ہے، ہمیں انفرادی اور اجتماعی طور پرخود کو بدلنا ہے، اپنی اولا دکوشیح اسلامی تربیت دے کر اپنا مستقبل سنوار تا ہے، ہمارا ایمان ہے کہ اسلام ہی اللہ تعالی کا شیح دین ہے، لیکن ہمیں اس پر عمل کر کے دنیا میں ایک الگ اخیازی تشخص قائم کرنے کی ضرورت ہے۔ میلاد کے جلوس نکا لئے سے کوئی تبدیلی ہمیں آسکتی، بلکہ تبدیلی ایک استمراری عمل ہے، ارشاد باری تعالی ہے، هوان الله کا

يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتْى يُغَيِّرُوْا مَا بِأَنْفُسِهِم ﴾ (سورة الرعد، آیت: ۱۱) ترجمہ: '' بے شک اللہ تعالی تب تک کسی قوم کی حالت کونہیں بدلیّا، جب تک وہ اسے خود نہ بدلیں''۔

آیت کریمہ کے الفاظ پرغور ومذہر کریں، پہلے'' قوم' اور پھر'' اکفس' کے الفاظ استعال کے، جس سے میہ بات اخذ ہوتی ہے کہ سی بھی قوم کی حالت بدلنے کے لیے اس قوم کو پہلے اپنے نفول سے تبدیلی کی ابتداء کرنی ہے۔۔۔۔۔آج تو میڈیا کا زمانہ ہے، ہرقوم اور ہرملت کے احوال واقد ارسموں کے سامنے ہیں۔

ہم بحیثیت امت علم و حقیق کے میدان میں بہت پیچے ہیں، قوت کے اعتبار ہے ہی ہماری حالت قابل رقم ہے، معاملات واخلا قیات، معاثی تحفظ معاشر تی اقدار، امن وامان، بھائی جارہ، امت کا حقیق تصور بیسب ہمارے اندر کہاں ہے۔ ربی بات عقیدہ و منہ کی ، تو یہاں بھی ہماری پوزیش بڑی کم زور ہے، مساجد کو چھوڑ کر مزار آباد ہور ہے ہیں، سنتوں کو چھوڑ کر بدعات بھیلائے جارہے ہیں۔ کیاان سب امور میں تبدیلی کی ضرورت نہیں اگر ہم واقعتا تبدیل ہوتے ہیں، توبدعات منانے کے بغیر بی ہم اللہ کے فضل و کرم سے دوسری اقوام وہلل پراٹر انداز بی نہیں بلکہ فو قیت حاصل کریں گے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ لَا تَعِینُ وَ اَ وَ لَا تَحْدَ ذَنُو اَ وَ اَنْتُمُ اللّٰ عُلُونَ إِنْ كُنْتُمُ مُوْمِنِينَ ﴾ (سورہ آل عمران، آیت: ۱۳۹)

الْا عُلُونَ إِنْ كُنْتُمُ مُوْمِنِينَ ﴾ (سورہ آل عمران، آیت: ۱۳۹)

مؤمن مون المن المناج والله في المناسلة والما الحد والمناسلة المارة

چنداورشبهات:بدعات کی تزیین کے لیے ریشبهات بھی پیش کیے جاتے ہیں ہیں، کہ بدعات دو طرح کی ہوتی ہیں،ایک بدعت سیرراور دوسری بدعت حسنہ،اس لیے جو بدعات دین کی شوکت ورفعت کے لیے انجام دی جاتی ہیں، وہ بدعات حسنہ میں سے ہیں۔

لیکن حقیقت بیے، کہ بی کریم مالی اور صحابہ کرام رضی اللہ عنبم اور تابعین عظام رحم ہم اللہ بلکہ اسلام کی پہلی تین صدیوں میں پائے جانے والے اہل علم سے بدعات کے درمیان بی تفریق وار دنہیں، بلکہ بی تقسیم بذات خود شرعی اصطلاحات میں ایک مستقل بدعت ہے۔ جب کہ نبی اکرم سالی ارم سالی اس کے اس میں سید اکرم سالی اور صنہ کی تفریق بین: " محل بدعیة ضالالله" کہ ہر بدعت گراہی ہے، اس لیے اس میں سید اور صنہ کی تفریق میں بی نہیں۔

ای طرح ایک شبهه به بھی پیش کیا جاتا ہے، کہ مسلمان بہت ی نئی ایجادات کو استعال کر رہے ہیں، جیسے موبائل، کمپیوٹر اور گاڑیاں وغیرہ، کیا بہ چیزیں نبی طافیظ کے زمانہ میں موجود تھیں؟ اس لیے جب ان کا استعال جائز ہوا، تو دوسری بدعات پر اعتراض کیسے بھے ہوسکتا ہے؟

حقیقت یہ ہے، کہ ہم نے ابتداء ہی میں عادات اور عبادات کے درمیان بدعات اور ان کے شرعی حکم کو بیان کر دیا ہے، اس لیے یہاں پر اسے دوبارہ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں۔ اور ساتھ ہی پیش نظر کتاب میں درج الشنخ العلامہ ابن شیمین رحمہ اللہ کے رسالہ ' وین مکمل ہو چکا ہے' میں بھی اس کا تفصیل کے ساتھ ذکر ہو چکا ہے، اس لیے قارئین سے گذارش ہے کہ ان شبہات کی توضیح اور ان کی شرعی حیثیت کے لیے شخ رحمہ اللہ کے رسالہ کی طرف ضرور رجوع کریں۔

كر فك يُم على السؤس من مَرُ عَلَيْ هُرِبَ ، وَمِنْ هُرِبَ الْمِ عَلَمْ أَنِكَاءَ الْهِ عَلَىٰ

علي أأو أم أعرفهم وتعرف بي أم تحال بني وتباوي

というというはしているというないとないないというはいいというが

## فاتمه

قارئین کرام! جھے امید ہے کہ آپ نے پیش نظر کتاب "ہر بدعت گراہی ہے" کا تد ہراور
تعتی کے ساتھ مطالعہ کیا ہوگا، ہم نے بھی بڑی حد تک کوشش کی ہے کہ بدعت کی شرقی حیثیت اور
اس کے متعلق پائے جانے والے اشکالات واستفسارات کے جوابات آپ کے سامنے دلائل
وحقائق کی روثنی میں پیش کیے جائیں، تو فیق و ہدایت اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے، جوشخص تعصب
سے بالاتر ہوکر صرف اور صرف حق کی معرفت کے لیے کوشش کرتا ہے، تو اللہ تعالی اس کی کاوش و
کوشش کورائیگال نہیں فرما تا، اور جوشخص حق کی معرفت کے بعداس پرا قلاص کے ساتھ کل کرنے
کاعزم صمیم کرتا ہے، تو اللہ تعالی اسے ضروراس کی تو فیق سے نواز تا ہے، اور جے حق کی معرفت کے
ساتھ ساتھ اس پر عمل کی تو فیق حاصل ہو جاتی ہے، تو دنیا و آخرت کی کا میابی اس کا مقدر تھہر تی
ہے۔ واللہ ولی التو فیق

جو شخص کتاب دسنت کی شاہراہ ہے ہے جاتا ہے، تو بدعات و ضلالت کی راہ پر گامزن ہونا اس کا فطری نتیجہ ہے، اور جوایک بدعت پر عمل کرنے لگتا ہے، تو وہ ایک بلکہ کئی سنتوں پر عمل پیرا ہونے سے محروم ہوجا تا ہے اور جو شخص دنیا میں سنت پر عمل کرنے کے بجائے بدعت کی راہ پر چلتا ہے تو آخرت میں بھی محرومی ہی اس کا مقدر مضمرتی ہے۔

حضرت بهل بن سعدرضى الله عندروايت كرت بي، كرسول الله مَنْ فَرْمايا: "إِنَّي فَرَ مَايا: "إِنِّي فَرَ مَايا: "إِنَّي فَرَ مُنْ مَرْ عَلَيْ شَرِبَ ، وَمَنْ شَرِبَ لَمْ يَظْمَأْ أَبَدًا، لَيَرِ دَنَّ عَلَيَّ أَقْوَامٌ أَعْرِفُهُمْ وَيَعْرِفُونَنِي ثُمَّ يُحَالُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ".

'' ترجمہ: میں حوض (کوش) پرتم سے پہلے ہی موجود رہوں گا، اور جو شخص بھی میری طرف سے گزرے گا، وہ اس کا پانی ہے گا، اور جو شخص اس کا پانی ہے گا، وہ پھر بھی بیاسانہیں ہوگا، اور وہاں

ہمارے پاس کچھلوگ ایسے بھی آئیں گے،جنہیں میں پہچانوں گا، اور وہ بھی جھے پہچانیں گے، لیکن بھرمیرے اور ان کے درمیان پردہ ڈال دیا جائے گا، یعنی آئیس آپ مُنْ اَنْ اِلْمَا کے سامنے سے ہٹادیا جائے گا''۔

حضرت الوسعيد خدري رضى الله عنه كى روايت كرده حديث بل بيالفاظ بهى وارد بي كه آپ مَلَا فَيْمَ فَرْ مَا الله عنه كَلُ وَارد بي كه آپ مَلَا فَيْمَ وَالله عَلَى الله على ا

مولانا محمد داود داز رحمہ اللہ ان احادیث طیبہ کی شرح میں لکھتے ہیں: ''یہ وہ نام نہاد مسلمان ہوں گے، جنہوں نے دین میں نئی نئی بدعات نکال کردین کا حلیہ بگاڑ دیا تھا، مجالس مولود مروجہ، تیجہ، فاتحہ، قبر پرسی اور عرس کرنے والے، اولیاء اللہ کے مزارات کو مثل مساجد بنانے والے، مکارفتم کے پیروفقیر، مرشد وامام بیسارے لوگ اس حدیث کے مصداق ہیں، ظاہر میں مسلمان نظر آتے ہیں، لیکن اندر سے شرک وبدعات میں غرق ہو چکے ہیں، اللہ پاک ایسے اہل بدعت کو آپ من ایش کر دست مبارک سے جام کور نصیب نہیں کرے گا، پس بدعات سے پچنا ہر مخلص مسلمان کے لیے ضروری ہے'' نسا کی اللہ العافیة قارئین کرام! پیش نظر کتاب کونشر کرے آپ تک پہنچانے میں یہی جذبہ کار فرماہے، کرتی کو واضح قارئین کرام! پیش نظر کتاب کونشر کرے آپ تک پہنچانے میں یہی جذبہ کار فرماہے، کرتی کو واضح

کیا جائے ،اور برعت کے شرور و آفات سے اہل اسلام کو آگاہ کیا جائے ،اور اگر اس ہارے میں کوئی شہر پایا جا تا ہے ، تو اس کا ازالہ بھی کیا جائے ، ہم نے بدعات سے متعلق لوگوں کے شہرات واستفسارات کوفق کرے کتاب وسنت کی روشی میں ان کا مکمل شرعی جائزہ لینے کی سعی کی ہے ، اور آپ سے امید کرتے ہیں ، کہ کمی تعصب کے بغیراور کمی بھی شہر یا استفسار کے بارے میں اپنی سابقہ موقف کوشیح یا غلط قر اردیے بغیر کتاب میں درج دلائل پر آپ غور کرینگے۔ ہماری دعا ہے کہ اللہ تعالی اس ادنی کوشش کو اپنی بارگاہ میں قبولیت سے نو از ہے ، اور اسے اہل ایمان کے لیے حق پر ثاب بنادے۔ طابت قدم رہنے اور بدعات کی راہ پرگامز ن لوگوں کے لیے راہ حق اختیار کرنے کا سبب بنادے۔ آمین

وصلّى الله على نبيّنا محمّد وآله وصحبه أجمعين. محمل المسترين المسترين

﴿ دورجدید کے مادی افکار اور مغربی خیالات سے نئی سل کو متنبہ کر کے انہیں شاہر اہ اسلام پرگامزن کرنے کی مکنہ کوشش۔
 ﴿ آئے! ہمارا ساتھ دیکر ملت کی نسل جدید کوقر آن و سنت کی تعلیمات سے روشناس کر کے اپنی دنیا سنوارتے ہوئے آخرت کے لئے زادر اہ تیار کریں۔

درسگاه دارالبیان زراهتمام بمسجد جامع ابل حدیث، باغوان پوره نور باغ سری نگر بشمیر